
© Penerbit Universiti Sains Malaysia, 2025. This work is licensed under the terms of the Creative 
Commons Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses/by/4.0/).

Penterjemahan Mahua sebagai Strategi Budaya: Kajian 
Kes Gerakan Sastera 31 Mei

Translating Mahua as a Cultural Strategy: A Case Study 
of the May 31 Literary Movement
GOH SIEW POH
Centre for Malaysian Chinese Studies, No. 1, Jalan Maharajalela, 50150 Kuala Lumpur, Malaysia
E-mail: gohsiewpoh@yahoo.com.sg

Published online: 31 October 2025

To cite this article: Goh Siew Poh. 2025. Penterjemahan Mahua sebagai strategi budaya: Kajian 
kes Gerakan Sastera 31 Mei. KEMANUSIAAN the Asian Journal of Humanities 32(2): 83–101.  
https://doi.org/10.21315/kajh2025.32.2.5

To link to this article: https://doi.org/10.21315/kajh2025.32.2.5

Abstract. This article examines the May 31 Literary Movement initiated in the 1980s by 
Mahua translators in collaboration with Dewan Bahasa dan Pustaka (DBP). The campaign 
was initiated to promote national unity through the translation of literary works and 
cultural performances. On 31st May 1983, DBP convened a meeting of writers from 
various ethnic backgrounds which resulted in the formation of Coordinating Committee 
for the Translation of Multiracial Writers and then launched a series of cultural 
performances and literary translation initiatives. One of the pioneers of this movement, 
Usman Awang stated that “May 13 represents prejudice and division, while May 31 is a 
day for promoting interaction through translation, mutual understanding and unity”. 
Although the movement was small in scale and had limited influence on Mahua literature, 
it remains a significant milestone in Malaysian literary translation history, marking 
the first structured collaboration between DBP and the Chinese community on cultural 
matters. This article situates the movement within a broader historical context, tracing the 
formation of Chinese bilingual intellectuals since independence and examining how the 
May 13 Incident shaped their translation practices and identity formation in the evolving 
post-tragedy political landscape. The finding of this article shows that translation has 
been employed as a cultural strategy by the Chinese community in their pursuit of the 
ideal of multiculturalism.

Keywords and phrases: May 31 Literary Movement, Mahua literature, translation, 
Chinese community in Malaysia, unity through translation

Kemanusiaan Vol. 32, No. 2 (2025), 83–101



Goh Siew Poh84

Abstrak. Makalah ini mengkaji Gerakan Sastera 31 Mei yang dilancarkan pada tahun 
1980-an oleh penterjemah Mahua bersama Dewan Bahasa dan Pustaka (DBP). Gerakan 
ini bertujuan menggalakkan perpaduan antara kaum melalui penterjemahan karya 
sastera dan persembahan budaya. Pada 31 Mei 1983, DBP telah menganjurkan satu 
majlis pertemuan penulis pelbagai kaum dan menubuhkan Jawatankuasa Penyelarasan 
Penterjemahan Penulis-penulis Pelbagai Kaum lalu memulakan beberapa aktiviti 
persembahan budaya dan terjemahan karya sastera. Salah seorang pelopor gerakan ini, 
Usman Awang menyatakan bahawa “13 Mei adalah simbol prasangka dan perpecahan, 
manakala 31 Mei adalah hari yang menggalakkan interaksi melalui penterjemahan, 
saling memahami dan mencapai perpaduan”. Walaupun impak gerakan berskala kecil 
ini terhadap sastera Mahua agak terhad, ia tetap penting dalam sejarah penterjemahan 
sastera Malaysia kerana buat pertama kalinya DBP bekerjasama secara terancang dengan 
masyarakat Cina dalam isu budaya. Makalah ini cuba meletakkan Gerakan Sastera  
31 Mei dalam konteks sejarah yang lebih luas, bermula dari era kemerdekaan, menelusuri 
bagaimana golongan intelektual dwibahasa dalam masyarakat Cina terbentuk dan 
bagaimana peristiwa 13 Mei mempengaruhi sejarah penterjemahan dalam kalangan 
masyarakat Cina, khususnya bagaimana golongan intelektual dwibahasa menyesuaikan 
identiti mereka dengan perubahan politik selepas tragedi tersebut. Dapatan makalah 
ini menunjukkan bahawa penterjemahan berfungsi sebagai strategi budaya dalam 
memperjuangkan ideal multikulturalisme dalam kalangan masyarakat Cina.

Kata kunci dan frasa: Gerakan Sastera 31 Mei, sastera Mahua, penterjemahan, 
masyarakat Cina di Malaysia, perpaduan melalui penterjemahan

Pendahuluan

Dalam kajian terjemahan kontemporari, tumpuan tidak lagi terbatas kepada 
aspek teknikal atau soal kebolehterjemahan antara teks asal dengan teks 
sasaran. Sebaliknya, perhatian turut diberikan kepada peranan penterjemahan 
dalam konteks sosial dan budaya, termasuk bagaimana ia boleh mempengaruhi 
landskap sosiopolitik. Makalah ini mengaplikasi pendekatan tersebut untuk 
meneroka bagaimana masyarakat Cina, selepas peristiwa 13 Mei 1969, terlibat 
dalam usaha membentuk konsep “sastera Malaysia” dan “sastera kebangsaan” 
melalui penterjemahan, dengan harapan agar kedua-dua konsep ini sejajar 
dengan ideal multikulturalisme yang mereka perjuangkan.1

Istilah “era pasca peristiwa 13 Mei” dalam kajian ini merujuk kepada tempoh 
selepas tragedi 13 Mei 1969, yang menjadi titik perubahan besar dalam landskap 
sosiopolitik Malaysia bermula pada tahun 1970-an. Memandangkan peristiwa 
tersebut diklasifikasikan sebagai rusuhan kaum, isu perpaduan rakyat telah 
menjadi agenda nasional yang mendesak untuk diberi perhatian secara 
menyeluruh. Sebagai respons, ideologi perpaduan nasional2 diangkat sebagai 
prinsip tertinggi dalam pelbagai dasar kerajaan selepas tragedi tersebut. Antara 
dasar yang diperkenalkan pada era tersebut termasuk Dasar Ekonomi Baru dan 
Dasar Kebudayaan Kebangsaan.



Gerakan Sastera 31 Mei 85

Namun begitu, seperti yang diketahui umum, Malaysia merupakan sebuah 
negara majmuk yang berbilang kaum dan masih belum mencapai kesepakatan 
berkenaan identiti nasional. Agenda bumiputeraisme yang diterajui oleh 
kerajaan dan disokong oleh golongan intelektual Melayu, dengan pantas 
mendominasi wacana nasional. Dari sudut pandangan kumpulan etnik minoriti, 
khususnya masyarakat Cina, agenda ini secara langsung atau tidak langsung 
meminggirkan budaya bukan bumiputera. Sebagai reaksi, masyarakat Cina 
mula menganjurkan pelbagai kempen, antaranya penyerahan “Memorandum 
Kebudayaan Kebangsaan” (國家文化備忘錄), penganjuran Pesta Kebudayaan Cina 
(華人文化節) dan lain-lain sejak tahun 1980-an. Matlamat utama usaha ini adalah 
untuk mencabar naratif bumiputeraisme dan menegaskan wacana serta amalan 
budaya yang menghargai kepelbagaian.

Dalam konteks inilah, sekumpulan intelektual kaum Cina yang mahir dalam 
dwibahasa, iaitu bahasa Cina dan bahasa Melayu, bekerjasama dengan golongan 
intelektual kaum Melayu di bawah naungan Dewan Bahasa dan Pustaka 
(DBP) untuk mempromosi dialog antara budaya serta mengusahakan kerja-
kerja penterjemahan sastera dan persembahan deklamasi puisi. Usaha ini 
kemudiannya dikenali sebagai Gerakan Sastera 31 Mei (五三一文學運動) (lihat 
kajian Chong 2006a; Yang 2014; Goh 2018).

Tarikh “31 Mei” diambil sempena satu peristiwa penting yang berlaku pada 31 
Mei 1983, iaitu penganjuran majlis pertemuan penulis pelbagai kaum di DBP 
oleh Usman Awang untuk membincangkan cara memperkukuh interaksi budaya 
dan perpaduan rakyat. Penubuhan Jawatankuasa Penyelarasan Penterjemahan 
Penulis-penulis Pelbagai Kaum, yang terdiri daripada empat unit bahasa—
Melayu, Inggeris, Cina dan Tamil—telah dicadangkan dalam majlis tersebut. 
Jawatankuasa ini bertanggungjawab melaksanakan penterjemahan karya-karya 
sastera dalam bahasa-bahasa tersebut bagi membina “sastera Malaysia”. Unit 
Bahasa Cina kemudiannya berperanan sebagai pemangkin kepada penubuhan 
Persatuan Penterjemahan dan Penulisan Kreatif Malaysia (dikenali sebagai 
“PERSPEKTIF” atau 譯創會) (Goh 2023).

Gerakan ini diberikan makna simbolik oleh para pesertanya: “Gerakan Sastera 
31 Mei adalah satu gerakan perpaduan melalui penterjemahan. Ia membawa 
maksud yang berlawanan dengan istilah ‘13 Mei’. Kita mahukan persefahaman 
dan kerjasama, bukan prasangka dan perpecahan” (Bai Can 1989, 130–131). Malah, 
Usman Awang turut bersetuju dengan tafsiran ini. Beliau menyatakan bahawa 
“13 Mei melambangkan prasangka dan perpecahan, manakala 31 Mei ialah hari 
perpaduan yang dicapai melalui interaksi budaya, saling faham memahami” 
(Usman Awang 1989, 9).



Goh Siew Poh86

Gerakan Sastera 31 Mei turut memperkenalkan beberapa slogan yang jelas 
menyatakan matlamatnya seperti “memperkukuh interaksi budaya dan 
mencapai perpaduan melalui penterjemahan” dan “penterjemahan berkhidmat 
untuk perpaduan” (Bai Can 1989, 138). Usman Awang turut menegaskan bahawa 
penterjemahan bukan sekadar proses pertukaran idea dan pengalaman, tetapi 
juga harus dilihat sebagai usaha yang menyumbang ke arah pemupukan 
perpaduan nasional (Sinchew 1986).

Walaupun demikian, perpaduan nasional bukan satu-satunya hasrat yang 
diketengahkan oleh para intelektual dwibahasa. Mereka juga berharap sastera 
Mahua diiktiraf sebagai sebahagian daripada sastera kebangsaan. Penterjemahan 
sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu dilihat mereka sebagai satu strategi 
untuk membantu khalayak Melayu memahami ciri-ciri tempatan dan semangat 
patriotik yang terkandung dalam sastera Mahua, seterusnya menyumbang 
kepada penyelesaian isu berkaitan sastera kebangsaan. Hujah Lan Yu (1984), 
“Saat kita sedang berusaha untuk memastikan sastera Mahua diiktiraf sebagai 
sebahagian daripada sastera kebangsaan, ada baiknya jika masyarakat Melayu 
dapat memahami secara mendalam tentang kandungan dan makna yang 
tercermin serta diungkapkan oleh sastera Mahua”, mencerminkan pandangan 
arus perdana dalam kalangan masyarakat Cina.

Perlu ditegaskan bahawa walaupun Gerakan Sastera 31 Mei telah menyumbang 
secara signifikan terhadap interaksi budaya di Malaysia, gerakan ini tetap 
menghadapi beberapa kelemahan yang telah dikenal pasti oleh para sarjana 
dan pengkritik sastera. 

Kelemahan pertama adalah berkenaan ideologi perpaduan yang diangkat sebagai 
prinsip utama manakala aspek estetika pula sering diketepikan. Pengkritik 
sastera Othman Puteh, yang pernah menulis prakata bagi beberapa antologi 
cerpen Mahua terjemahan Melayu yang diusahakan oleh PERSPEKTIF, telah 
mengutarakan ketidakpuasannya terhadap bentuk dan gaya karya Mahua dalam 
antologi tersebut, yang menurutnya terlalu ketinggalan zaman dan kurang 
inovatif (Othman Puteh 1994). 

Kritikan Othman Puteh bukan sekadar menunjukkan terdapat kekurangan dalam 
pemahaman para penterjemah terhadap perkembangan semasa sastera Mahua—
memandangkan kebanyakan karya yang diterjemahkan dalam antologi tersebut 
berasal daripada beberapa dekad yang lalu—atau keterbatasan kemahiran 
penterjemahan mereka, tetapi juga mencerminkan bagaimana penekanan 
terhadap agenda perpaduan telah mengehadkan ekspresi estetika. Karya-
karya beraliran modernisme yang bersifat avant-garde dianggap kurang sesuai 
untuk diterjemahkan kerana teknik penulisan yang kabur serta tema-tema yang 



Gerakan Sastera 31 Mei 87

cenderung bersifat provokatif. Keadaan ini menimbulkan kebimbangan bahawa 
keadaan ini berisiko menggugat ideologi perpaduan nasional yang menjadi 
tunjang gerakan tersebut (Goh 2013).

Kelemahan kedua pula adalah berkenaan agenda untuk memperluas penggunaan 
bahasa kebangsaan yang terus mempengaruhi pendirian sebahagian intelektual 
Melayu terhadap peranan penterjemahan dalam usaha memupuk perpaduan 
nasional. Sebahagian daripada mereka berpegang kepada pandangan bahawa 
penterjemahan hanyalah satu strategi sementara. Bagi mereka, matlamat utama 
adalah untuk menggalakkan penggunaan bahasa kebangsaan secara menyeluruh 
agar seluruh rakyat menguasai bahasa kebangsaan dan semua penulis daripada 
pelbagai kaum dapat menghasilkan karya secara langsung dalam bahasa 
tersebut, tanpa lagi memerlukan penterjemahan (Goh 2018).

Kelemahan ketiga pula timbul apabila menjelang tahun 1990-an, dengan 
normalisasi hubungan antara Malaysia dan China, intelektual dwibahasa 
kaum Cina mula memainkan peranan baharu.  Selain terlibat dalam kegiatan 
pembinaan sastera Malaysia, mereka juga menjadi penggerak penting dalam 
interaksi budaya dan sastera antara kedua-dua negara. Dengan perkembangan 
terbaharu ini, kecenderungan penterjemah Mahua terhadap teks-teks 
dari China semakin mendominasi dan mengatasi karya Mahua tempatan. 
Fenomena ini menimbulkan rasa tidak puas hati dalam kalangan pengkritik yang 
mempersoalkan tahap kesedaran penterjemah terhadap jati diri budaya Mahua.3 
Mereka berpendapat bahawa para penterjemah gagal mengetengahkan ciri-
ciri asli budaya tempatan untuk diintegrasikan ke dalam wacana kebangsaan. 
Sebaliknya, mereka terus menyuburkan sentimen nostalgia terhadap budaya 
China (Zhu 1993; Chong 2001).

Gerakan Sastera 31 Mei memperlihatkan bagaimana para intelektual dwibahasa 
memanfaatkan penterjemahan sebagai strategi budaya untuk menggerakkan 
cita-cita kebangsaan dan ideal multikulturalisme yang mereka perjuangkan. 
Namun begitu, pelbagai faktor telah menyebabkan usaha ini terperangkap dalam 
beberapa kekangan dan dilema. Makalah ini bertujuan melangkaui dapatan kajian 
terdahulu dengan meneliti secara lebih mendalam wacana yang dihasilkan oleh 
intelektual dwibahasa, dengan memberi tumpuan kepada perubahan naratif 
mereka mengikut peredaran masa, terutamanya dalam konteks era pasca 
peristiwa 13 Mei.

Komuniti intelektual dwibahasa merupakan pelaku utama Gerakan Sastera  
31 Mei, yang selama bertahun-tahun telah bergiat aktif dalam usaha 
memperkukuh interaksi budaya antara masyarakat Cina dengan Melayu. 
Meskipun bilangan mereka tidak ramai, kewujudan komuniti ini telah berterusan 



Goh Siew Poh88

merentasi generasi. Sehubungan itu, adalah penting untuk menelusuri dan 
memahami bagaimana komuniti ini terbentuk, tentang fahaman nasionalisme 
mereka, serta pandangan dan peranan mereka dalam menggerakkan kegiatan 
penterjemahan.

Golongan Intelektual Baharu

Menjelang era 1950-an, tuntutan kemerdekaan semakin kuat disuarakan di 
seluruh Tanah Melayu. Walaupun tidak ada kesepakatan sepenuhnya tentang 
bentuk budaya baharu yang ingin dibina dan setiap kaum mempunyai tafsiran 
dan agenda tersendiri, namun dalam soal menjadikan bahasa Melayu sebagai 
bahasa kebangsaan dan bahasa rasmi secara umumnya, hal ini mendapat 
sokongan meluas daripada pelbagai lapisan masyarakat.4

Hubungan antara masyarakat Cina dengan bahasa Melayu pada zaman moden 
dapat dikesan sejak akhir abad ke-19, iaitu ketika bermulanya era migrasi besar-
besaran dari China ke Tanah Melayu dan Singapura. Dalam konteks masyarakat 
majmuk, penguasaan bahasa Inggeris dan Melayu bukan sahaja penting untuk 
komunikasi harian, malah turut menyumbang kepada mobiliti sosial. Walaupun 
bahasa Inggeris lebih dominan, bahasa Melayu tetap signifikan, terutamanya di 
Negeri-Negeri Melayu Tidak Bersekutu serta pada fasa awal penjajahan British.

Sebagai contoh, dalam sebuah daftar kata dwibahasa Melayu-Cina terbitan 1890 
berjudul 馬拉語粵音釋義 (Daftar Kata Bahasa Melayu dengan Penjelasan dalam 
Dialek Kantonis), tercatat bahawa:

Bahasa dan sistem tulisan berbeza mengikut negara… Namun begitu, 
di kepulauan Nanyang, terdapat puluhan pelabuhan perdagangan 
yang menggunakan bahasa Melayu sebagai lingua franca. Pedagang 
dari seluruh dunia menetap dan berniaga di rantau ini. Meskipun 
mereka bertutur dalam pelbagai bahasa, mereka tetap mempelajari 
bahasa Melayu untuk tujuan komunikasi. Malah, pegawai dan pedagang 
British yang datang ke Nanyang turut diwajibkan mempelajarinya. 
Ini menunjukkan betapa meluas penggunaannya [terjemahan oleh 
penulis]. (Feng 1890)

Petikan ini membuktikan bahawa masyarakat Cina pada ketika itu memberikan 
perhatian kepada kepentingan bahasa Melayu. Malah, terdapat cendekiawan 
dan sasterawan Cina yang memasukkan kosa kata bahasa Melayu—yang telah 
diolah menggunakan aksara Cina—ke dalam puisi mereka (Ko 2004). Walau 
bagaimanapun, berdasarkan tahap penguasaan bahasa dalam kalangan penulis 
Cina migran pada ketika itu, berkemungkinan besar mereka masih belum 



Gerakan Sastera 31 Mei 89

mampu memainkan peranan yang berkesan sebagai penghubung budaya antara 
masyarakat Cina dengan Melayu pada tahap yang lebih signifikan.

Sebaliknya, abad ke-19 boleh dianggap sebagai zaman kegemilangan budaya 
peranakan Baba. Walaupun bahasa Melayu Baba merupakan sejenis bahasa kreol 
yang terbatas dari segi struktur tatabahasa, ia tetap berperanan penting dalam 
sejarah budaya tempatan. Tradisi penulisan dalam bahasa ini bermula sejak 
awal abad ke-19 apabila mubaligh Barat menubuhkan Anglo-Chinese College 
di Melaka, yang memperkenalkan sistem tulisan Rumi kepada masyarakat 
peranakan Baba. Menjelang akhir abad ke-19, dengan kemunculan kapitalisme 
percetakan dalam kalangan masyarakat Baba, pelbagai jenis surat khabar mula 
diterbitkan, antaranya Surat Khabar Peranakan dan Bintang Timor. Tidak seperti 
akhbar-akhbar yang dikelolakan masyarakat India Muslim tempatan dan orang 
Melayu yang menggunakan tulisan Jawi, akhbar peranakan Baba menggunakan 
tulisan Rumi. 

Selain bergiat dalam bidang persuratkhabaran, masyarakat peranakan Baba 
juga aktif dalam bidang penulisan kreatif, termasuklah pantun peranakan Baba, 
penterjemahan karya klasik China dalam bahasa Melayu Baba dan sebagainya 
(Ding 2008; Huang 2004; Yang 2014). Namun begitu, perubahan masyarakat 
yang drastik selepas Perang Dunia Kedua—khususnya dasar pendidikan 
yang memartabatkan bahasa Melayu baku sebagai bahasa kebangsaan—telah 
menyebabkan penggunaan dan kedudukan bahasa Melayu Baba merosot secara 
beransur-ansur (Huang 2004, 28–32).

Selepas Perang Dunia Kedua, Malaya memasuki era baharu yang menyaksikan 
kemunculan semangat nasionalisme semakin menguat. Dalam konteks ini, 
bahasa Melayu mula mendapat perhatian yang lebih besar daripada kalangan 
intelektual Cina, terutamanya mereka yang menerima pendidikan sekolah 
vernakular Cina. Seiring dengan kebangkitan kesedaran kebangsaan, bahasa 
Melayu, bahasa Cina dan bahasa Tamil—yang merupakan bahasa utama yang 
digunakan oleh penduduk tempatan—dilihat sebagai bahasa yang terpinggir 
berbanding kedudukan hegemoni bahasa Inggeris.5 Dalam kalangan bahasa ini, 
bahasa Melayu muncul sebagai calon utama untuk diangkat sebagai bahasa 
perantaraan yang penting. Bahasa Melayu bukan sahaja membawa makna 
simbolik sebagai lambang penentangan terhadap kuasa kolonial, namun turut 
diiktiraf sebagai medium untuk memperkukuh perpaduan kaum.

Semangat untuk mempelajari dan mempromosikan penggunaan bahasa Melayu 
semakin meningkat dan bilangan intelektual dwibahasa yang fasih dalam bahasa 
Melayu dan bahasa Cina turut bertambah. Golongan ini memainkan peranan 
yang semakin penting sebagai perantara budaya antara masyarakat Cina dengan 



Goh Siew Poh90

Melayu. Dalam kalangan mereka, terdapat juga individu yang menguasai tiga 
jenis bahasa, seperti Chen Mong Hock dan Liew Yock Fang, yang mewakili 
generasi baharu intelektual pasca perang. Berbeza dengan elit kolonial yang 
lazimnya kuat dipengaruhi oleh budaya British dan menggunakan bahasa 
Inggeris sebagai medium utama, kebanyakan intelektual baharu ini berasal 
daripada kelas bawahan. 

Golongan elit kolonial cenderung mengekalkan kedudukan yang dominan dalam 
masyarakat kolonial. Sebaliknya, intelektual baharu sering muncul sebagai aktor 
penting dalam gerakan anti-kolonial. Mereka mula memperlihatkan suatu 
bentuk kesedaran identiti kebangsaan Malaya yang lebih jelas, berlandaskan 
semangat kebangsaan tempatan serta aspirasi untuk membina masa depan 
bersama yang merentasi batasan kaum dan bahasa.

Pada era 1950-an dan 1960-an, sebahagian besar intelektual baharu ini menerima 
pendidikan formal di sekolah aliran Cina. Mereka menguasai bahasa Melayu 
melalui pembelajaran kendiri atau kolektif bersama rakan, memandangkan 
ketika itu subjek bahasa Melayu belum diperkenalkan secara rasmi dalam 
kurikulum sekolah aliran Cina. Sebahagian besar daripada mereka ialah lepasan 
Universiti Nanyang (Nantah), antaranya termasuk Liauw Kian-Djoe, Liew Yock 
Fang, Lim Huan Boon, Yang Quee Yee, Tan Ta Sen, Tang Yong, Goh Choo Keng  
dan Goh Thean Chye. Selain lulusan Nantah, terdapat juga tokoh penting lain 
seperti Lu Po-yeh, Chen Mong Hock, Chan Maw Woh dan Tang Soong Hua.

Daripada sejarah perkembangan yang telah diulas sebelum ini, timbul persoalan 
tentang bagaimana golongan intelektual baharu ini menilai peranan bahasa, 
pendirian mereka terhadap fungsi penterjemahan, serta bentuk budaya Malaya 
baharu yang mereka bayangkan dan perjuangkan. Dalam konteks ini, golongan 
intelektual baharu memberikan sokongan sepenuhnya terhadap bahasa 
kebangsaan. Ma Qi (馬豈, salah satu nama pena Yang Quee Yee) menyatakan 
pendirian beliau secara tuntasnya seperti berikut:

Pada masa yang sama, kami juga ingin menyatakan kepada seluruh 
dunia bahawa rakyat berbilang kaum di negara ini, selain mencintai 
bahasa ibunda masing-masing, turut menzahirkan kecintaan 
serta sokongan terhadap pembangunan bahasa kebangsaan. Kami 
mencintainya kerana ia merupakan alat komunikasi antara kaum. 
Bahasa kebangsaan berupaya menyatukan pemikiran, budaya, seni 
dan adat resam setiap kaum, lalu merapatkan berjuta-juta rakyat yang 
berbeza pemikiran dan adat resam ke dalam sebuah keluarga besar 
yang aman, damai dan penuh kasih sayang. Justeru, bahasa jiwa bangsa 
[terjemahan oleh penulis]. (Ma Qi 1960, 13)



Gerakan Sastera 31 Mei 91

Dengan kata lain, bagi Yang, identiti orang Cina Malaya terbina atas asas 
dwibahasa: bahasa Cina sebagai bahasa ibunda dan bahasa Melayu sebagai 
bahasa kebangsaan. Kedua-duanya tidak dianggap sebagai bahasa asing atau 
sekadar alat komunikasi, namun sebagai bahasa yang mencerminkan identiti. 
Tambahan pula, pengiktirafan terhadap kedua-dua bahasa ini tidak seharusnya 
terbatas pada penggunaan dalam kehidupan seharian semata-mata, sebaliknya 
perlu diangkat pada tahap yang lebih tinggi, iaitu sebagai wahana ilmu dan 
budaya. Koo Yee (谷衣, nama pena Liauw Kian-Djoe), rakan seperjuangan Yang 
dalam usaha memperkukuh kedudukan bahasa kebangsaan, turut menegaskan 
perkara ini dengan jelas:

Sa-andai kata bahasa Mĕlayu di-biarkan sahaja, ia-itu tidak tĕrpĕlihara, 
maka sudah pasti bahasa itu akan mĕnjadi bahasa pĕrgaulan sa-mata2 
dan bukan bahasa kĕbangsaan yang dapat mĕndukong chita2 ra‘ayat 
jĕlata. Pada hakekat-nya bahasa kĕbangsaan tidak sahaja mĕsti di-
gunakan ra‘ayat untok bĕrgaul dan mĕmbinchangkan urusan tetek 
bĕngek, tĕtapi juga harus bĕrkĕbolehan mĕnjadi bahasa ilmiah. Dĕngan 
kata lain, ia-lah bahasa kĕbudayaan. Hanya bila bahasa Mĕlayu itu 
mĕnjadi bahasa Kĕbudayaan maka bahasa itu baharu boleh bĕrkĕmbang 
biak, bahasa itu baharu boleh mĕmainkan pĕranan sa-bagai bahasa 
kĕbangsaan dalam ĕrti sa-bĕnar-nya [ejaan teks asal dikekalkan]. (Koo 
Yee 1962, 8)

Bagi mereka, sebagai orang Cina Malaya, seseorang itu bukan sahaja wajar 
menguasai kedua-dua bahasa—Cina dan Melayu—malah, jika berkemampuan, 
digalakkan untuk berkarya dalam kedua-dua bahasa. Yang (2014, 108) menegaskan 
bahawa “Seseorang yang terlibat dalam kerja penterjemahan sekurang-
kurangnya perlu menguasai dua bahasa. Selain mampu menterjemahkan karya 
orang lain, secara umum, dia juga memiliki keupayaan berkarya” [terjemahan 
oleh penulis].

Berasaskan kesedaran tersebut, para intelektual dwibahasa pada zaman itu aktif 
menggalakkan penggunaan bahasa kebangsaan dalam kalangan masyarakat 
Cina, di samping mengusahakan penterjemahan sebagai medium untuk 
mempertingkatkan interaksi budaya antara masyarakat Cina dengan Melayu. 
Sungguhpun demikian, kebanyakan karya terjemahan yang dihasilkan ketika 
itu lebih banyak tertumpu kepada penterjemahan karya sastera Melayu ke 
dalam bahasa Cina. Terjemahan karya sastera China ke dalam bahasa Melayu 
sebaliknya jarang dilakukan manakala penterjemahan sastera Mahua ke dalam 
bahasa Melayu pula amat terhad dari segi kuantiti.6



Goh Siew Poh92

Apakah faktor yang menyebabkan penterjemahan karya sastera Mahua ke 
dalam bahasa Melayu tidak begitu giat dilaksanakan? Adakah hal ini, seperti 
yang dikemukakan oleh sesetengah pengulas pada waktu itu, berpunca daripada 
kekurangan penterjemah Cina yang benar-benar menguasai bahasa Melayu? 
Atau seperti yang ditegaskan oleh pihak lain, media berbahasa Melayu—termasuk 
akhbar dan majalah—kurang memberikan perhatian terhadap karya terjemahan 
tersebut dan keadaan ini secara tidak langsung melemahkan semangat para 
penterjemah?7

Dasar Kebudayaan Kebangsaan dan keresahan subjektiviti 
Mahua

Menurut kajian Yang Quee Yee, jumlah penerbitan buku terjemahan karya 
sastera Melayu dalam bahasa Cina sekitar tahun 1960-an jauh melebihi jumlah 
terjemahan karya sastera Mahua dan China dalam bahasa Melayu. Namun 
demikian, menjelang tahun 1970-an, permintaan terhadap terjemahan bahasa 
Melayu ke dalam bahasa Cina semakin berkurangan setelah tahap penguasaan 
bahasa kebangsaan dalam kalangan masyarakat Cina semakin meningkat. 
Jumlah terjemahan daripada bahasa Cina ke dalam bahasa Melayu—khususnya 
karya sastera Mahua—sebaliknya pula menunjukkan peningkatan, sekali gus 
menandakan kemunculan satu perkembangan baharu (Yang 2014, 40–47). 
Penjelasan berdasarkan faktor kecekapan berbahasa dan keperluan pasaran 
ini sememangnya mempunyai asas yang kukuh. Namun demikian, hal ini 
masih belum mencukupi untuk menjelaskan keseluruhan fenomena ini, kerana 
terdapat juga dimensi ideologi, politik dan budaya yang lebih mendalam yang 
turut mempengaruhi kegiatan penterjemahan.

Sejak tahun 1970-an, penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa 
Melayu semakin mendapat perhatian dalam kalangan penterjemah Mahua. Salah 
satu pencapaian utama dalam tempoh ini ialah penciptaan istilah “kesusasteraan 
Mahua”. Istilah ini dipercayai mula diperkenalkan oleh Goh Thean Chye pada 
pertengahan dekad 1970-an. Menurut beliau, “Ma” merujuk kepada singkatan 
“Malaya” manakala “Hua” ialah singkatan kepada “Tionghua” (Cina). Maka, 
“Mahua” membawa maksud “orang-orang Tionghua di Malaya” (Goh 1975, 7–8). 
Sebelum wujudnya istilah ini, “Mahua” tidak pernah digunakan secara rasmi atau 
meluas. Selepas diperkenalkan oleh Goh, istilah ini mula diterima pakai secara 
meluas dan kemudiannya menjadi terminologi dalam bidang kesusasteraan 
tempatan.8



Gerakan Sastera 31 Mei 93

Sejak itu, penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu semakin 
mendapat perhatian seiring dengan peredaran masa. Perkembangan ini bukan 
sahaja dipengaruhi oleh peningkatan kecekapan bahasa dalam kalangan 
golongan intelektual dwibahasa, malah yang lebih penting, wujud tekanan dan 
dorongan luaran yang menggalakkan masyarakat Cina memberi perhatian lebih 
serius terhadap tanggungjawab menterjemahkan karya sastera Mahua ke dalam 
bahasa kebangsaan.

Selepas Kongres Kebudayaan Kebangsaan pada tahun 1971, kesusasteraan 
kebangsaan secara rasmi ditakrifkan sebagai kesusasteraan yang ditulis 
dalam bahasa kebangsaan, manakala karya sastera dalam bahasa lain tidak 
diiktiraf dalam kerangka tersebut. Menjelang tahun 1980-an, sempena ulang 
tahun ke-10 pelaksanaan Dasar Kebudayaan Kebangsaan, Kementerian Belia, 
Kebudayaan dan Sukan mula mengumpul maklum balas daripada pelbagai 
lapisan masyarakat, termasuk komuniti Cina. Pertubuhan-pertubuhan Cina 
mula tampil dan mengemukakan tuntutan bersama, seperti penyerahan 
“Memorandum Kebudayaan Kebangsaan”, yang antara lain menggesa supaya 
sastera Mahua diiktiraf dan dimartabatkan sebagai sebahagian daripada sastera 
kebangsaan. Selain mengemukakan memorandum, pertubuhan-pertubuhan 
Cina turut mengambil inisiatif menganjurkan pesta kebudayaan Cina secara 
tahunan bergilir-gilir di setiap negeri bermula pada tahun 1983. Melalui strategi 
ini, masyarakat Cina bukan sahaja cuba memperkukuh kesedaran identiti dalam 
kalangan anggotanya, malah turut menyuarakan aspirasi kolektif terhadap 
pembinaan sebuah negara yang mengiktiraf kepelbagaian budaya.

Dalam suasana inilah, dengan rasa kebimbangan dan rasa tanggungjawab, 
intelektual dwibahasa Mahua mula berbincang dan mencari jalan untuk 
memperkukuh jaringan dalam kalangan penterjemah Mahua. Terdapat 
seruan supaya kerjasama diperkukuh dan usaha diselaraskan agar kerja-kerja 
penterjemahan dapat dijalankan secara lebih sistematik dan kolektif, dengan 
matlamat memelihara warisan budaya etnik dan membina sebuah kesusasteraan 
kebangsaan bersifat multibahasa dan budaya.

Pada tahun 1983, Ye Jian mengemukakan tiga saranan penting kepada komuniti 
penterjemah Mahua: pertama, beliau menegaskan bahawa hubungan dan 
kerjasama antara para penterjemah perlu diperkukuh; kedua, beliau menggesa 
supaya peluang penerbitan diperluas dan penyebaran hasil terjemahan 
diperhebatkan; dan ketiga, beliau mencadangkan agar keutamaan dan garis 
panduan dalam kerja penterjemahan perlu digariskan dengan lebih jelas (Ye 
Jian 1986). Hujah Ye Jian menunjukkan dengan jelas bahawa penterjemahan 
tidak harus dilihat sebagai aktiviti bersifat individu semata-mata, sebaliknya ia 
perlu dilihat sebagai usaha kolektif. Justeru, pendekatan yang lebih sistematik 



Goh Siew Poh94

dan berorganisasi amat diperlukan bagi memastikan keberkesanan dan impak 
dalam membina kesusasteraan Malaysia serta memperkukuh kedudukan sastera 
Mahua dalam kerangka sastera kebangsaan. Dalam kata lain, “penterjemahan” 
dilihatnya sebagai satu strategi budaya yang dipertanggungjawabkan untuk 
merealisasikan ideal multikulturalisme.

[K]ita seharusnya memberi penekanan kepada usaha menterjemah 
dan memperkenalkan karya-karya sastera Mahua yang dapat 
mencerminkan realiti negara kita serta berupaya menyumbang kepada 
usaha memupuk perpaduan kaum, supaya dapat menghapuskan 
kejahilan dan prejudis sesetengah pihak terhadap sastera Mahua... 
Demi meningkatkan persefahaman antara kaum dan memperluas 
pemahaman masyarakat kaum lain terhadap sastera Mahua, kita harus 
menggalakkan penterjemahan karya-karya sastera Mahua [terjemahan 
oleh penulis]. (Ye Jian 1986, 14–15)

Chin Yook Chin, penterjemah Mahua yang aktif pada dekad 1980-an, 
menekankan bahawa:

Pada pandangan saya, karya-karya terjemahan harus seimbang dari 
segi isi dan teknik. Aspek sastera dan isu sosial perlu diberi penekanan 
yang sama. Hasil terjemahan pula mestilah bermutu agar dapat 
meninggalkan kesan yang baik dalam khalayak Melayu. Pada masa 
yang sama, perlu juga ditulis lebih banyak artikel bersifat pengenalan 
untuk memberikan masyarakat Melayu pemahaman asas—siapakah 
penulis Mahua? Apakah yang mereka tulis? Apakah perbezaannya 
dengan penulis dari China?… Kesedaran seperti ini akan membantu 
meruntuhkan tembok yang terbina akibat ketidaktahuan, di samping 
membantu menyelesaikan perdebatan tentang kedudukan sastera 
Mahua dalam konteks kesusasteraan kebangsaan [terjemahan oleh 
penulis]. (Chin 1984)

Dari sudut ini, motivasi utama di sebalik penterjemahan karya sastera Mahua ke 
dalam bahasa Melayu berpunca daripada ketiadaan pengiktirafan rasmi terhadap 
sastera Mahua dalam kerangka kesusasteraan kebangsaan. Keresahan terhadap 
kedudukan sastera Mahua telah mendorong golongan intelektual dwibahasa 
untuk memikul tanggungjawab kolektif dalam menterjemah karya sastera 
Mahua. Strategi yang diambil adalah dengan memanfaatkan penterjemahan 
sebagai jambatan persefahaman antara masyarakat Cina dengan Melayu, di 
samping menegaskan pembezaan identiti antara sastera Mahua dengan sastera 
dari tanah besar China.9 Dengan kata lain, peningkatan perhatian terhadap 
penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu pada era 1980-an 
tidak hanya didorong oleh faktor kecekapan bahasa atau permintaan pasaran, 



Gerakan Sastera 31 Mei 95

mahupun semata-mata atas dasar untuk mencapai perpaduan nasional, namun 
sebaliknya, usaha tersebut berkaitan dengan kegelisahan identiti yang timbul 
akibat ketiadaan sastera Mahua dalam Dasar Kebudayaan Kebangsaan. Dalam 
konteks ini, inisiatif penterjemahan turut menumpang momentum gerakan 
kebudayaan masyarakat Cina yang digerakkan oleh pertubuhan-pertubuhan 
Cina pada dekad yang sama. Hal ini dapat dilihat sebagai suatu ikhtiar strategik 
untuk mengatasi kebuntuan budaya dan politik masyarakat Cina pasca peristiwa 
13 Mei 1969.

Strategi penterjemahan Mahua10

Selepas melalui era yang dinamik pada tahun 1980-an, Gerakan Sastera 31 Mei 
mula menunjukkan kemerosotan menjelang dekad 1990-an. Pada tempoh yang 
sama, PERSPEKTIF mula memberikan fokus kerjanya kepada kegiatan diplomasi 
budaya melalui penekanan yang lebih besar terhadap penterjemahan karya 
sastera China berbanding sastera Mahua seiring dengan normalisasi hubungan 
diplomatik antara Malaysia dengan China. Perkembangan ini menandakan 
bahawa kesedaran krisis kaum tersebut yang begitu kuat pada era 1980-an mula 
berkurangan. Perubahan ini turut mengundang kritikan, khususnya daripada 
kalangan pengkritik budaya. Zhu Zi Cun, budayawan terkenal, menyatakan:

Pendirian tegas masyarakat Cina di negara ini ialah: mengiktiraf budaya 
Mahua sebagai sebahagian daripada budaya kebangsaan. Ini merupakan 
pendekatan integrasi yang sudah kita pilih. Persoalannya—apakah 
unsur budaya yang telah kita sumbangkan untuk tujuan integrasi 
tersebut? Ia seharusnya bersifat lokal, mencerminkan ciri-ciri orang 
Cina tempatan, bukannya budaya orang Cina dari tempat lain dan 
pastinya bukan budaya Cina dari tanah besar China yang diterima 
secara mentah-mentah, walaupun budaya Mahua itu berasal dari China 
[terjemahan oleh penulis]. (Zhu 1993)

Suara kritikan terhadap perubahan arah ini bukan sahaja datang daripada pihak 
luar, malah juga timbul dalam kalangan ahli sendiri. Chong Fah Hing, seorang 
pensyarah di universiti tempatan yang merupakan pakar dalam bidang kajian 
kesusasteraan Mahua dan kesusasteraan Melayu, serta pernah menjadi ahli 
aktif PERSPEKTIF, turut menyuarakan pandangan kritis terhadap fenomena ini. 
Menurut Chong (2006b), konsep “interaksi budaya”—yang juga merupakan salah 
satu slogan Gerakan Sastera 31 Mei—semakin kehilangan signifikannya. Malah, 
beliau menganggap perkara tersebut sekadar retorik yang tidak lagi mampu 
menghasilkan maklum balas kepada cabaran sebenar yang dihadapi oleh sastera 
Mahua dan kebudayaan Cina tempatan, seperti dalam pernyataan berikut:



Goh Siew Poh96

Jika kita mengetepikan unsur budaya China Raya, berapakah 
sebenarnya modal budaya tempatan yang kita miliki untuk ditawarkan 
dalam kegiatan silang budaya? Jika kita terus gagal membentuk 
kesedaran asas tentang subjektiviti budaya sendiri, maka “interaksi 
budaya” yang sering kita laung-laungkan berisiko berubah menjadi 
proses asimilasi ke dalam arus perdana [nota penulis: budaya China], 
atau lebih buruk lagi—menjadi satu bentuk kekosongan yang tidak 
bermakna [terjemahan oleh penulis]. (Chong 2006b, 345)

Chong mengemukakan bukti yang kukuh bagi menyokong hujahnya. Seawal 
tahun 2001, beliau telah menjalankan kajian dokumentasi terhadap buku 
terjemahan bidang sastera, sejarah dan falsafah—yang diterjemahkan daripada 
bahasa Cina ke dalam bahasa Melayu oleh penterjemah Mahua—bagi tempoh 
daripada tahun 1961 sehingga 2001. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahawa 
sebanyak 55.8% daripada karya yang diterjemahkan berasal dari China, manakala 
hanya 45.2% merupakan karya tempatan. Berdasarkan dapatan ini, Chong 
mempersoalkan sejauh mana para penterjemah benar-benar memahami konsep 
“budaya Mahua”. Beliau berhujah bahawa ketidakseimbangan ini mencerminkan 
kelemahan dari segi kesedaran identiti budaya dalam kalangan penggiat 
penterjemahan itu sendiri (Chong 2001).

Chong kemudiannya membangunkan kerangka teori sendiri dengan 
merasionalisasikan strategi penterjemahan yang sesuai dengan kedudukan 
sastera Mahua dalam konteks Malaysia: 

Sekiranya penulisan kreatif merupakan medan penghasilan makna 
bagi sastera Mahua, maka penterjemahan sastera Mahua pula boleh 
dianggap sebagai ruang transaksi makna dan modal budaya. Melalui 
penterjemahan Ma (bahasa Melayu) → Hua (bahasa Cina) (iaitu bentuk 
pertukaran dengan orang asing, 番易), sastera/budaya Mahua secara 
langsung menyerap unsur-unsur daripada sastera Melayu dan sastera 
etnik lain, dengan ini dapatlah mengukuhkan kekuatan budaya dan 
menyumbang kepada pembinaan jati diri. Sebaliknya, penterjemahan 
Hua (bahasa Cina) → Ma (bahasa Melayu) tujuan utamanya bukanlah 
untuk menjalankan pertukaran unsur-unsur budaya, tetapi lebih 
kepada pembinaan mekanisme pertahanan [terjemahan oleh penulis]. 
(Chong 2006b, 18–19)

Chong menjelaskan bahawa terjemahan daripada bahasa Melayu kepada 
bahasa Cina (Ma → Hua) masih bernilai strategik, meskipun bahasa Melayu 
telah menjadi bahasa yang dikongsi oleh seluruh rakyat Malaysia, termasuk 
orang Cina. Beliau menegaskan bahawa bentuk penterjemahan ini membolehkan 
sastera Mahua menyerap unsur-unsur budaya daripada sastera Melayu dan 



Gerakan Sastera 31 Mei 97

sastera etnik lain, sebagai satu langkah untuk memperkukuh pembangunan 
budaya Mahua. Pada masa yang sama, penterjemahan daripada bahasa Cina 
ke bahasa Melayu (Hua → Ma) pula dilihatnya sebagai langkah penting untuk 
melindungi batas jati diri sastera Mahua daripada diserap atau diganggu oleh 
budaya dominan. Penterjemah, dalam konteks ini, berperanan mempertahankan 
imej dan pemahaman tentang sastera Mahua dalam wacana bahasa Melayu, 
khususnya apabila disalah tafsir atau dimanipulasi oleh pihak tertentu. 

Tambahan pula, bagi Chong, penterjemahan juga berfungsi menggariskan 
sempadan jelas antara sastera Mahua dengan sastera China, sekali gus 
memperjelas perbezaan konsep antara kedua-dua tradisi. Dengan cara ini, jati 
diri sastera Mahua dapat dibentuk tanpa terikat kepada naratif “sastera China 
Raya”, yang menempatkan sastera China sebagai pusat dan menganggap karya 
berbahasa Cina di seluruh dunia sebagai cabangnya. Dengan kata lain, sastera 
Mahua bukanlah sastera China dan juga bukan cabangnya; ia dimiliki rakyat 
Malaysia dan sewajarnya dianggap sebagai sebahagian daripada sastera Malaysia 
dan sastera kebangsaan. Bagi Chong, strategi penterjemahan dwihala ini dapat 
memperkukuh budaya Cina tempatan dan pada masa yang sama menyumbang 
secara aktif kepada pembinaan konsep sastera Malaysia dan sastera kebangsaan 
yang berteraskan ideal multikulturalisme.

Kesimpulan

Kajian ini menelusuri dinamika tradisi penterjemahan Mahua sebagai sebahagian 
daripada usaha pembinaan identiti budaya, khususnya dalam konteks 
sosiopolitik pasca peristiwa 13 Mei. Penterjemahan dalam konteks ini bukan 
sekadar proses linguistik, tetapi turut berfungsi sebagai strategi budaya dalam 
memelihara dan membina jati diri komuniti Cina di Malaysia. Gerakan Sastera 
31 Mei memperlihatkan wujudnya usaha kolektif dalam kalangan intelektual 
dwibahasa untuk membentuk wacana sastera kebangsaan yang bersifat lebih 
inklusif, selaras dengan ideal multikulturalisme masyarakat Cina, walaupun 
berdepan dengan pelbagai rintangan dalaman dan luaran.

Kajian ini mengenal pasti tiga visi utama yang mendasari tradisi penterjemahan 
Mahua seperti dipaparkan oleh Gerakan Sastera 31 Mei, iaitu: (1) pemerkasaan 
budaya Cina melalui penterjemahan dari bahasa asing ke dalam bahasa Cina, 
(2) pembinaan ideal multikulturalisme dalam kerangka kebudayaan kebangsaan 
dan (3) pengukuhan hubungan antara Malaysia dan China menerusi pendekatan 
penterjemahan. Walaupun demikian, wujud ketegangan antara visi kedua dan 
ketiga, khususnya apabila kecenderungan terhadap hubungan transnasional 
(visi ketiga) berpotensi mengaburi matlamat pembinaan jati diri tempatan  



Goh Siew Poh98

(visi kedua). Ketegangan ini mencerminkan kerumitan proses pembinaan jati 
diri Mahua yang sentiasa berhadapan dengan konflik antara tuntutan nasional, 
transnasional dan intra-komunal.

Sehubungan itu, tradisi penterjemahan Mahua tidak wajar dilihat secara sempit 
sebagai wahana pertukaran budaya semata-mata, sebaliknya harus difahami 
sebagai strategi budaya yang kompleks dan dinamik dalam usaha merealisasikan 
ideologi seperti multikulturalisme, pembinaan jati diri Mahua dan perpaduan 
nasional. Strategi budaya yang disebut di sini sejajar dengan perkembangan 
teori penterjemahan kontemporari di Barat. 

Sejak akhir tahun 1970-an, teori terjemahan budaya berkembang dengan 
menekankan bahawa penterjemahan bukan sekadar isu kebolehterjemahan 
atau ketepatan, tetapi juga proses sosial yang berpotensi membawa perubahan 
kepada makna teks dan realiti masyarakat (Bassnett 2014). Fenomena ini 
dihuraikan oleh Lefevere (2017) melalui konsep “penulisan semula” (rewriting), 
yang merangkumi bukan sahaja penterjemahan, tetapi juga penulisan sejarah, 
penyusunan antologi dan kritikan sastera, kerana kesemua kegiatan tersebut 
berpotensi mengubah makna asal sesebuah teks. Selain itu, Lefevere (2017) turut 
berpendapat bahawa sistem kesusasteraan dipengaruhi oleh unsur dalaman 
dan luaran, iaitu kumpulan profesional dan penaja. Kumpulan profesional 
menentukan puitika dominan dalam sistem kesusasteraan, manakala penaja 
pula menentukan ideologi. 

Dalam kes ini, penggerak Gerakan Sastera 31 Mei, iaitu para intelektual dwibahasa, 
memainkan kedua-dua peranan secara serentak sekali gus membentuk puitika 
dan ideologi penterjemahan Mahua. Fenomena ini boleh dikonsepsikan sebagai 
“strategi budaya”, iaitu penerapan pendekatan penterjemahan sebagai satu 
strategi untuk merealisasikan ideologi seperti multikulturalisme, perpaduan 
nasional dan pembinaan jati diri Mahua. Dalam suasana kesedaran krisis yang 
kuat pada era 1980-an, wacana penterjemahan Mahua yang terhasil dalam 
konteks Gerakan Sastera 31 Mei cenderung mengutamakan aspek ideologi 
berbanding aspek puitika. Oleh itu, tidaklah menghairankan bahawa aspek 
puitika kurang diberikan perhatian dalam wacana tersebut.

Nota
1.	 Secara ringkasnya, multikulturalisme merujuk kepada kepelbagaian budaya. 

Konsep ini selalunya dikaitkan dengan konsep politik pengiktirafan atau rekognitif 
(politics of recognition), iaitu satu gagasan mengenai pengiktirafan komuniti 
dominan terhadap budaya komuniti minoriti dalam sesebuah negara. Rujuk 
perbincangan Taylor (1994).



Gerakan Sastera 31 Mei 99

2.	 Ideologi perpaduan nasional dalam makalah ini boleh didefinisikan sebagai suatu 
rangka nilai, prinsip dan matlamat politik serta budaya yang digariskan oleh 
sesebuah kerajaan atau masyarakat untuk mewujudkan keharmonian, integrasi 
dan solidariti dalam kalangan masyarakat berbilang kaum, agama dan bahasa. 

3.	 Jati diri Mahua, juga dikenali sebagai subjektiviti Mahua, merujuk kepada satu 
identiti etnik yang diusahakan oleh masyarakat Cina di Malaysia bagi membentuk 
satu budaya yang mandiri. Dengan kata lain, identiti ini berbeza dengan budaya 
negeri China mahupun dengan mana-mana tradisi budaya Cina di tempat lain 
dan pada masa yang sama, turut berbeza daripada budaya etnik lain di Malaysia, 
meskipun wujud banyak persamaan yang terhasil melalui proses lokalisasi. 
Perbincangan lanjut boleh dirujuk dalam Show (2019).

4.	 Kajian Goh (2016a) menunjukkan bahawa pada tahun 1960-an, wujud sekumpulan 
puak kiri radikal dalam kalangan masyarakat Cina yang menolak konsep “bahasa 
kebangsaan” dan “bahasa rasmi”. Namun demikian, penolakan ini tidak wajar 
ditafsirkan sebagai penolakan terhadap bahasa Melayu itu sendiri. Sebaliknya, 
mereka berpendapat bahawa konsep-konsep tersebut tidak adil terhadap bahasa-
bahasa lain. Bagi mereka, pembentukan bahasa bersama (common language atau 
普通話) seharusnya berlaku secara semula jadi, iaitu tanpa campur tangan kuasa 
pemerintah atau paksaan dasar negara secara atas-bawah (top-down).

5.	 Terdapat sebahagian kecil individu yang menolak pembelajaran bahasa Inggeris 
kerana menganggapnya sebagai bahasa penjajah. Pandangan ini turut dikongsi 
oleh Chew (2011, 22) dalam autobiografinya. Namun begitu, harus ditegaskan 
bahawa pandangan bahasa yang dipegang oleh sebahagian intelektual Cina tidak 
semestinya dikongsi oleh golongan intelektual Melayu. Sebagai contoh, Asraf, 
seorang tokoh Asas 50, meletakkan bahasa vernakular dan bahasa Inggeris dalam 
satu kelompok manakala bahasa Melayu pula berada dalam kelompok yang lain. 
Bagi beliau, proses dekolonisasi bahasa bukan sahaja melibatkan penyingkiran 
pengaruh bahasa Inggeris, tetapi juga merangkumi usaha untuk memartabatkan 
kedudukan bahasa Melayu sebagai bahasa utama negara. Dalam kerangka ini, 
bahasa vernakular hanya dihadkan kepada penggunaan dalam kehidupan seharian, 
seperti perbincangan dalam Goh (2016b).

6.	 Menurut pemerhatian seorang penterjemah yang aktif pada era tersebut, hasil 
terjemahan karya sastera Mahua dalam bahasa Melayu dilihat tidak memuaskan. 
Malah, beliau menyeru agar orang Melayu berganding bahu dengan penterjemah 
Mahua untuk bersama-sama menterjemahkan sastera Mahua ke dalam bahasa 
Melayu (Puterasinga 1962, 2–3). Pandangan seupama ini turut dikemukakan oleh 
Mei Jing (1963).

7.	 Hung Lang pernah menulis bahawa walaupun masyarakat Cina telah memberikan 
respons yang positif terhadap seruan untuk berkarya dalam bahasa Melayu, namun 
reaksi balas daripada masyarakat Melayu amat mengecewakan. Menurutnya, 
karya asli mahupun karya terjemahan—termasuk sastera China dan Mahua—jarang 
diberikan ruang untuk diterbitkan dalam akhbar berbahasa Melayu, walaupun 
sebahagian daripadanya bermutu tinggi (Hung Lang 1966, 39–40).

8.	 Pada dekad 1960-an, istilah lazim bagi sastera Cina di Malaysia ialah “Sastera 
Tionghoa-Malaya”. Kemudiannya, muncul pelbagai istilah baharu menjelang 
dekad 1970-an seperti Wong (1972) menggunakan istilah “Sastra Tionghoa-



Goh Siew Poh100

Malaysia”, Amir Tan (1974) pula menggunakan istilah “Sastra Sukuan Tionghoa 
Malaysia” manakala Lim (1974) menggunakan istilah “Sastra Sukuan Tionghoa di 
Semenanjung Tanah Melayu”.

9.	 Perkara ini penting kerana menurut pandangan komuniti penterjemah Mahua, 
salah satu sebab sastera Mahua tidak diiktiraf sebagai sebahagian daripada 
sastera kebangsaan ialah tanggapan bahawa sastera Mahua tidak berbeza secara 
signifikan daripada sastera China.

10.	 Penterjemahan Mahua merujuk kepada aktiviti penterjemahan yang dilakukan 
oleh masyarakat Cina di Malaysia, yang melibatkan pelbagai bahasa termasuk 
Melayu, Cina, Inggeris, Jepun dan lain-lain. Dalam makalah ini, fokus diberikan 
kepada penterjemahan antara bahasa Cina dengan bahasa Melayu.

Rujukan
Amir Tan. 1974. Sastra sukuan Tionghoa Malaysia. Dewan Sastra, February: 38–40.
Bai Can. 1989. 點滴匯成交流河 (Titisan bercampur arus mengombak). Selangor, Malaysia: 

PERSPEKTIF.
Bassnett, S. 2014. Translation. New York and Oxon: Routledge.
Chew, C.H. 2011. 人生記憶：一個華文教學者的回憶 (Kenangan hidup: Memoir seorang 

pendidik bahasa Cina). Singapura: Bafang Cultural Enterprise.
Chin, Y.C. 1984. 華巫文學的譯介與交流 (Terjemahan dan interaksi antara sastera Mahua 

dan sastera Melayu). Nanyang Siang Pau, 11 March.
Chong, F.H. 2006a. 綿延：大馬譯創會會員文集 (Berlanjutan: Himpunan karya persatuan 

penterjemahan dan penulisan kreatif Malaysia). Selangor, Malaysia: PERSPEKTIF. 
	 . 2006b. 國家文學：宰制與回應 (Sastera kebangsaan: Hegemoni dan respons). 

Kuala Lumpur: Persatuan Shing An Selangor dan Wilayah Persekutuan. 
	 . 2001. Terjemahan sastera Cina dalam Melayu: Interpretasi dari segi subjektiviti 

budaya. Rosa Sinensis 11: 108–116.
Ding, C.M. 2008. Pantun peranakan Baba: Mutiara gemilang Negeri-negeri Selat. 

Selangor, Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.
Feng, Z.N. 1890. 馬拉語粵音釋義 (Daftar kata bahasa Melayu dengan penjelasan dalam 

dialek Kantonis). Shanghai: Ying Hua Shuyuan. 
Goh, S.P. 2018. 五三一文學運動： 翻譯、國語與團結 (Gerakan Sastera 31 Mei: 

Penterjemahan, bahasa kebangsaan dan perpaduan). Moonsoon Review 9: 21–26. 
	 . 2016a. 冷戰與馬來亞左翼（反）國語運動 (Perang dingin dan gerakan (anti) 

bahasa kebangsaan di Malaya). Jurnal Pengajian Cina Malaysia 18–19: 121–152. 
	 . 2016b. 國語運動的多重性：馬、新華巫語文菁英的語言理念分析 (Kepelbagaian 

dimensi gerakan bahasa kebangsaan). Taiwan Journal of Southeast Asian Studies 
11(2): 107–140.

	 . 2013. Identiti penulis Malaysia berketurunan Cina dalam sastera Mahua dan 
sastera Melayu. MA diss., Universiti Putra Malaysia.

Goh, S.S., ed. 2023. Sejarah perkembangan Persatuan Penterjemahan dan Penulisan 
Kreatif Malaysia (PERSPEKTIF). Selangor, Malaysia: PERSPEKTIF.

Goh, T.C. 1975. Puisi Mahua moden jilid 1. Kuala Lumpur: Jabatan Pengajian Tionghua, 
Universiti Malaya.

Huang, H.M. 2004. 新馬峇峇文學的研究 (Kajian sastera Baba di Singapura dan Malaysia). 
MA diss., National Chengchi University.



Gerakan Sastera 31 Mei 101

Hung Lang. 1966. Mengapa penerbit Melayu enggan menerbitkan karya orang bukan 
Melayu? Majallah Bahasa Kebangsaan 66: 39–40. 

Ko, C.C. 2004. Khoo Seok Wan dalam lanskap sejarah sastera Mahua. In 邱菽園與新馬文
學史現場 (Himpunan esei penulisan semula sejarah sastera Mahua), ed. T.K. Tong, 
37–54. Nantou: National Chi Nan University Center for Southeast Asian Studies. 

Koo Yee. 1962. Bahasa Melayu sa-bagai bahasa kebangsaan. Bulanan Bahasa Kebangsaan 
1(7): 7–10.

Lan Yu. 1984. 翻譯諮詢委會任重道遠 (Misi berat jawatankuasa penyelarasan 
penterjemahan). Jianguo Ribao, 26 February.

Lefevere, A. 2017. Translation, rewriting, and the manipulation of literary fame. New 
York/Oxon: Routledge.

Lim, C.M. 1974. Perkembangan sastra sukuan Tionghoa di Semenanjung Tanah Melayu. 
Dewan Sastra, July: 51–52.

Ma Qi. 1960. 繼續發揚國語周的精神 (Meneruskan semangat Minggu Bahasa Kebangsaan). 
Mingguan Petir, 13 Februari.

Mei Jing. 1963. Pengaliran antara bahasa Melayu dan bahasa Tionghoa. Dewan Bahasa, 
Disember: 536–544.

Othman Puteh. 1994. Pengantar. In Gadis dalam gambar, eds. Y.Q. Yee dan G.H. San, 
vii–xxvi. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pendidikan 
Malaysia. 

Puterasinga. 1962. Peri hal menterjemahkan kesusasteraan Tionghoa-Malaya ka-dalam 
bahasa Melayu dan sa-balik-nya. Budaya 2: 1–3.

Show, Y.X. 2019. 馬華文化主體性的焦慮：中國性、本土性與第三世界 (Keresahan 
subjektiviti budaya Mahua: Antara kecinaan, sifat lokaliti, dan dunia ketiga). 
Renjian Thought Review 10: 148–171. 

Sinchew. 1986. 多譯介促進各族了解；譯介文化交流研討會昨舉行·雪華堂語文局有共同
願望 (Penterjemahan galak persefahaman kaum; seminar penterjemahan dan 
pertukaran budaya anjuran bersama KLSCAH dan DBP diadakan semalam).  
29 December. 

Taylor, C. 1994. The politics of recognition. In Multiculturalism, ed. A. Gutmann, 25–73. 
New Jersey: Princeton University Press.

Usman Awang. 1989. Perjalanan ini tidak sunyi. Translated by Bai Can. Selangor, 
Malaysia: PERSPEKTIF.

Wong, S.T. 1972. Hwang Pai Hwang: Penulis veteran sastra Tionghoa-Malaysia. Dewan 
Sastra, April: 18.

Yang, Q.Y. 2014. 華馬文化論叢 (Himpunan esei interaksi budaya Melayu dan Cina).  
Kuala Lumpur: Centre for Malaysian Chinese Studies.

Ye Jian. 1986. 華馬文學的譯介與交流 (Penterjemahan dan interaksi antara sastera Mahua 
dan Melayu). Kuala Lumpur: Professional Publishing. 

Zhu, Z.C. 1993. 拿出些什麼來融合 (Apa yang boleh kita tawarkan untuk integrasi budaya). 
Xin Tong Bao, 20 April.


