& Kemanusiaan Vol. 32, No. 2 (2025), 83-101

Penterjemahan Mahua sebagai Strategi Budaya: Kajian
Kes Gerakan Sastera 31 Mei

Translating Mahua as a Cultural Strategy: A Case Study
of the May 31 Literary Movement

GOH SIEW POH
Centre for Malaysian Chinese Studies, No. 1, Jalan Maharajalela, 50150 Kuala Lumpur, Malaysia
E-mail: gohsiewpoh@yahoo.com.sg

Published online: 31 October 2025

To cite this article: Goh Siew Poh. 2025. Penterjemahan Mahua sebagai strategi budaya: Kajian
kes Gerakan Sastera 31 Mei. KEMANUSIAAN the Asian Journal of Humanities 32(2): 83-101.
https://doi.org/10.21315 /kajh2025.32.2.5

To link to this article: https: / /doi.org/10.21315 /kajh2025.32.2.5

Abstract. This article examines the May 31 Literary Movement initiated in the 1980s by
Mahua translators in collaboration with Dewan Bahasa dan Pustaka (DBP). The campaign
was initiated to promote national unity through the translation of literary works and
cultural performances. On 31st May 1983, DBP convened a meeting of writers from
various ethnic backgrounds which resulted in the formation of Coordinating Committee
for the Translation of Multiracial Writers and then launched a series of cultural
performances and literary translation initiatives. One of the pioneers of this movement,
Usman Awang stated that “May 13 represents prejudice and division, while May 31 is a
day for promoting interaction through translation, mutual understanding and unity”.
Although the movement was small in scale and had limited influence on Mahua literature,
it remains a significant milestone in Malaysian literary translation history, marking
the first structured collaboration between DBP and the Chinese community on cultural
matters. This article situates the movement within a broader historical context, tracing the
formation of Chinese bilingual intellectuals since independence and examining how the
May 13 Incident shaped their translation practices and identity formation in the evolving
post-tragedy political landscape. The finding of this article shows that translation has
been employed as a cultural strategy by the Chinese community in their pursuit of the
ideal of multiculturalism.

Keywords and phrases: May 31 Literary Movement, Mahua literature, translation,
Chinese community in Malaysia, unity through translation

© Penerbit Universiti Sains Malaysia, 2025. This work is licensed under the terms of the Creative
Commons Attribution (CC BY) (http://creativecommons.org/licenses /by /4.0 /).



84

Goh Siew Poh

Abstrak. Makalah ini mengkaji Gerakan Sastera 31 Mei yang dilancarkan pada tahun
1980-an oleh penterjemah Mahua bersama Dewan Bahasa dan Pustaka (DBP). Gerakan
ini bertujuan menggalakkan perpaduan antara kaum melalui penterjemahan karya
sastera dan persembahan budaya. Pada 31 Mei 1983, DBP telah menganjurkan satu
majlis pertemuan penulis pelbagai kaum dan menubuhkan Jawatankuasa Penyelarasan
Penterjemahan Penulis-penulis Pelbagai Kaum lalu memulakan beberapa aktiviti
persembahan budaya dan terjemahan karya sastera. Salah seorang pelopor gerakan ini,
Usman Awang menyatakan bahawa “13 Mei adalah simbol prasangka dan perpecahan,
manakala 31 Mei adalah hari yang menggalakkan interaksi melalui penterjemahan,
saling memahami dan mencapai perpaduan”. Walaupun impak gerakan berskala kecil
ini terhadap sastera Mahua agak terhad, ia tetap penting dalam sejarah penterjemahan
sastera Malaysia keranabuat pertamakalinya DBP bekerjasama secara terancang dengan
masyarakat Cina dalam isu budaya. Makalah ini cuba meletakkan Gerakan Sastera
31Mei dalam konteks sejarah yang lebih luas, bermula dari era kemerdekaan, menelusuri
bagaimana golongan intelektual dwibahasa dalam masyarakat Cina terbentuk dan
bagaimana peristiwa 13 Mei mempengaruhi sejarah penterjemahan dalam kalangan
masyarakat Cina, khususnya bagaimana golongan intelektual dwibahasa menyesuaikan
identiti mereka dengan perubahan politik selepas tragedi tersebut. Dapatan makalah
ini menunjukkan bahawa penterjemahan berfungsi sebagai strategi budaya dalam
memperjuangkan ideal multikulturalisme dalam kalangan masyarakat Cina.

Kata kunci dan frasa: Gerakan Sastera 31 Mei, sastera Mahua, penterjemahan,
masyarakat Cina di Malaysia, perpaduan melalui penterjemahan

Pendahuluan

Dalam kajian terjemahan kontemporari, tumpuan tidak lagi terbatas kepada
aspek teknikal atau soal kebolehterjemahan antara teks asal dengan teks
sasaran. Sebaliknya, perhatian turut diberikan kepada peranan penterjemahan
dalam konteks sosial dan budaya, termasuk bagaimana ia boleh mempengaruhi
landskap sosiopolitik. Makalah ini mengaplikasi pendekatan tersebut untuk
meneroka bagaimana masyarakat Cina, selepas peristiwa 13 Mei 1969, terlibat
dalam usaha membentuk konsep “sastera Malaysia” dan “sastera kebangsaan”
melalui penterjemahan, dengan harapan agar kedua-dua konsep ini sejajar
dengan ideal multikulturalisme yang mereka perjuangkan.!

Istilah “era pasca peristiwa 13 Mei” dalam kajian ini merujuk kepada tempoh
selepas tragedi 13 Mei 1969, yang menjadi titik perubahan besar dalam landskap
sosiopolitik Malaysia bermula pada tahun 1970-an. Memandangkan peristiwa
tersebut diklasifikasikan sebagai rusuhan kaum, isu perpaduan rakyat telah
menjadi agenda nasional yang mendesak untuk diberi perhatian secara
menyeluruh. Sebagai respons, ideologi perpaduan nasional® diangkat sebagai
prinsip tertinggi dalam pelbagai dasar kerajaan selepas tragedi tersebut. Antara
dasar yang diperkenalkan pada era tersebut termasuk Dasar Ekonomi Baru dan
Dasar Kebudayaan Kebangsaan.



Gerakan Sastera 31 Mei

Namun begitu, seperti yang diketahui umum, Malaysia merupakan sebuah
negara majmuk yang berbilang kaum dan masih belum mencapai kesepakatan
berkenaan identiti nasional. Agenda bumiputeraisme yang diterajui oleh
kerajaan dan disokong oleh golongan intelektual Melayu, dengan pantas
mendominasi wacana nasional. Dari sudut pandangan kumpulan etnik minoriti,
khususnya masyarakat Cina, agenda ini secara langsung atau tidak langsung
meminggirkan budaya bukan bumiputera. Sebagai reaksi, masyarakat Cina
mula menganjurkan pelbagai kempen, antaranya penyerahan “Memorandum
Kebudayaan Kebangsaan” (I % S {k ffi 5 8%), penganjuran Pesta Kebudayaan Cina
(#: \SCALET) dan lain-lain sejak tahun 1980-an. Matlamat utama usaha ini adalah
untuk mencabar naratif bumiputeraisme dan menegaskan wacana serta amalan
budaya yang menghargai kepelbagaian.

Dalam konteks inilah, sekumpulan intelektual kaum Cina yang mahir dalam
dwibahasa, iaitu bahasa Cina dan bahasa Melayu, bekerjasama dengan golongan
intelektual kaum Melayu di bawah naungan Dewan Bahasa dan Pustaka
(DBP) untuk mempromosi dialog antara budaya serta mengusahakan kerja-
kerja penterjemahan sastera dan persembahan deklamasi puisi. Usaha ini
kemudiannya dikenali sebagai Gerakan Sastera 31 Mei (. —— i) (lihat
kajian Chong 2006a; Yang 2014; Goh 2018).

Tarikh “31 Mei” diambil sempena satu peristiwa penting yang berlaku pada 31
Mei 1983, iaitu penganjuran majlis pertemuan penulis pelbagai kaum di DBP
oleh Usman Awang untuk membincangkan cara memperkukuh interaksi budaya
dan perpaduan rakyat. Penubuhan Jawatankuasa Penyelarasan Penterjemahan
Penulis-penulis Pelbagai Kaum, yang terdiri daripada empat unit bahasa—
Melayu, Inggeris, Cina dan Tamil—telah dicadangkan dalam majlis tersebut.
Jawatankuasa ini bertanggungjawab melaksanakan penterjemahan karya-karya
sastera dalam bahasa-bahasa tersebut bagi membina “sastera Malaysia”. Unit
Bahasa Cina kemudiannya berperanan sebagai pemangkin kepada penubuhan
Persatuan Penterjemahan dan Penulisan Kreatif Malaysia (dikenali sebagai
“PERSPEKTIF” atau ##£1 %) (Goh 2023).

Gerakan ini diberikan makna simbolik oleh para pesertanya: “Gerakan Sastera
31 Mei adalah satu gerakan perpaduan melalui penterjemahan. Ia membawa
maksud yang berlawanan dengan istilah ‘13 Mei'. Kita mahukan persefahaman
dan kerjasama, bukan prasangka dan perpecahan” (Bai Can 1989, 130-131). Malah,
Usman Awang turut bersetuju dengan tafsiran ini. Beliau menyatakan bahawa
“13 Mei melambangkan prasangka dan perpecahan, manakala 31 Mei ialah hari
perpaduan yang dicapai melalui interaksi budaya, saling faham memahami”
(Usman Awang 1989, 9).

85



86

Goh Siew Poh

Gerakan Sastera 31 Mei turut memperkenalkan beberapa slogan yang jelas
menyatakan matlamatnya seperti “memperkukuh interaksi budaya dan
mencapai perpaduan melalui penterjemahan” dan “penterjemahan berkhidmat
untuk perpaduan” (Bai Can 1989, 138). Usman Awang turut menegaskan bahawa
penterjemahan bukan sekadar proses pertukaran idea dan pengalaman, tetapi
juga harus dilihat sebagai usaha yang menyumbang ke arah pemupukan
perpaduan nasional (Sinchew 1986).

Walaupun demikian, perpaduan nasional bukan satu-satunya hasrat yang
diketengahkan oleh para intelektual dwibahasa. Mereka juga berharap sastera
Mahua diiktiraf sebagai sebahagian daripada sastera kebangsaan. Penterjemahan
sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu dilihat mereka sebagai satu strategi
untuk membantu khalayak Melayu memahami ciri-ciri tempatan dan semangat
patriotik yang terkandung dalam sastera Mahua, seterusnya menyumbang
kepada penyelesaian isu berkaitan sastera kebangsaan. Hujah Lan Yu (1984),
“Saat kita sedang berusaha untuk memastikan sastera Mahua diiktiraf sebagai
sebahagian daripada sastera kebangsaan, ada baiknya jika masyarakat Melayu
dapat memahami secara mendalam tentang kandungan dan makna yang
tercermin serta diungkapkan oleh sastera Mahua”, mencerminkan pandangan
arus perdana dalam kalangan masyarakat Cina.

Perlu ditegaskan bahawa walaupun Gerakan Sastera 31 Mei telah menyumbang
secara signifikan terhadap interaksi budaya di Malaysia, gerakan ini tetap
menghadapi beberapa kelemahan yang telah dikenal pasti oleh para sarjana
dan pengkritik sastera.

Kelemahan pertama adalah berkenaan ideologi perpaduan yang diangkat sebagai
prinsip utama manakala aspek estetika pula sering diketepikan. Pengkritik
sastera Othman Puteh, yang pernah menulis prakata bagi beberapa antologi
cerpen Mahua terjemahan Melayu yang diusahakan oleh PERSPEKTIF, telah
mengutarakan ketidakpuasannya terhadap bentuk dan gaya karya Mahua dalam
antologi tersebut, yang menurutnya terlalu ketinggalan zaman dan kurang
inovatif (Othman Puteh 1994).

Kritikan Othman Puteh bukan sekadar menunjukkan terdapat kekurangan dalam
pemahaman para penterjemah terhadap perkembangan semasa sastera Mahua—
memandangkan kebanyakan karya yang diterjemahkan dalam antologi tersebut
berasal daripada beberapa dekad yang lalu—atau keterbatasan kemahiran
penterjemahan mereka, tetapi juga mencerminkan bagaimana penekanan
terhadap agenda perpaduan telah mengehadkan ekspresi estetika. Karya-
karya beraliran modernisme yang bersifat avant-garde dianggap kurang sesuai
untuk diterjemahkan kerana teknik penulisan yang kabur serta tema-tema yang



Gerakan Sastera 31 Mei

cenderung bersifat provokatif. Keadaan ini menimbulkan kebimbangan bahawa
keadaan ini berisiko menggugat ideologi perpaduan nasional yang menjadi
tunjang gerakan tersebut (Goh 2013).

Kelemahan kedua pula adalah berkenaan agenda untuk memperluas penggunaan
bahasa kebangsaan yang terus mempengaruhi pendirian sebahagian intelektual
Melayu terhadap peranan penterjemahan dalam usaha memupuk perpaduan
nasional. Sebahagian daripada mereka berpegang kepada pandangan bahawa
penterjemahan hanyalah satu strategi sementara. Bagi mereka, matlamat utama
adalah untuk menggalakkan penggunaan bahasa kebangsaan secara menyeluruh
agar seluruh rakyat menguasai bahasa kebangsaan dan semua penulis daripada
pelbagai kaum dapat menghasilkan karya secara langsung dalam bahasa
tersebut, tanpa lagi memerlukan penterjemahan (Goh 2018).

Kelemahan ketiga pula timbul apabila menjelang tahun 1990-an, dengan
normalisasi hubungan antara Malaysia dan China, intelektual dwibahasa
kaum Cina mula memainkan peranan baharu. Selain terlibat dalam kegiatan
pembinaan sastera Malaysia, mereka juga menjadi penggerak penting dalam
interaksi budaya dan sastera antara kedua-dua negara. Dengan perkembangan
terbaharu ini, kecenderungan penterjemah Mahua terhadap teks-teks
dari China semakin mendominasi dan mengatasi karya Mahua tempatan.
Fenomena ini menimbulkan rasa tidak puas hati dalam kalangan pengkritik yang
mempersoalkan tahap kesedaran penterjemah terhadap jati diri budaya Mahua.?
Mereka berpendapat bahawa para penterjemah gagal mengetengahkan ciri-
ciri asli budaya tempatan untuk diintegrasikan ke dalam wacana kebangsaan.
Sebaliknya, mereka terus menyuburkan sentimen nostalgia terhadap budaya
China (Zhu 1993; Chong 2001).

Gerakan Sastera 31 Mei memperlihatkan bagaimana para intelektual dwibahasa
memanfaatkan penterjemahan sebagai strategi budaya untuk menggerakkan
cita-cita kebangsaan dan ideal multikulturalisme yang mereka perjuangkan.
Namun begitu, pelbagai faktor telah menyebabkan usaha ini terperangkap dalam
beberapa kekangan dan dilema. Makalah ini bertujuan melangkaui dapatan kajian
terdahulu dengan meneliti secara lebih mendalam wacana yang dihasilkan oleh
intelektual dwibahasa, dengan memberi tumpuan kepada perubahan naratif
mereka mengikut peredaran masa, terutamanya dalam konteks era pasca
peristiwa 13 Mei.

Komuniti intelektual dwibahasa merupakan pelaku utama Gerakan Sastera
31 Mei, yang selama bertahun-tahun telah bergiat aktif dalam usaha
memperkukuh interaksi budaya antara masyarakat Cina dengan Melayu.
Meskipun bilangan mereka tidak ramai, kewujudan komuniti ini telah berterusan



Goh Siew Poh

merentasi generasi. Sehubungan itu, adalah penting untuk menelusuri dan
memahami bagaimana komuniti ini terbentuk, tentang fahaman nasionalisme
mereka, serta pandangan dan peranan mereka dalam menggerakkan kegiatan
penterjemahan.

Golongan Intelektual Baharu

Menjelang era 1950-an, tuntutan kemerdekaan semakin kuat disuarakan di
seluruh Tanah Melayu. Walaupun tidak ada kesepakatan sepenuhnya tentang
bentuk budaya baharu yang ingin dibina dan setiap kaum mempunyai tafsiran
dan agenda tersendiri, namun dalam soal menjadikan bahasa Melayu sebagai
bahasa kebangsaan dan bahasa rasmi secara umumnya, hal ini mendapat
sokongan meluas daripada pelbagai lapisan masyarakat.

Hubungan antara masyarakat Cina dengan bahasa Melayu pada zaman moden
dapat dikesan sejak akhir abad ke-19, iaitu ketika bermulanya era migrasi besar-
besaran dari China ke Tanah Melayu dan Singapura. Dalam konteks masyarakat
majmuk, penguasaan bahasa Inggeris dan Melayu bukan sahaja penting untuk
komunikasi harian, malah turut menyumbang kepada mobiliti sosial. Walaupun
bahasa Inggeris lebih dominan, bahasa Melayu tetap signifikan, terutamanya di
Negeri-Negeri Melayu Tidak Bersekutu serta pada fasa awal penjajahan British.

Sebagai contoh, dalam sebuah daftar kata dwibahasa Melayu-Cina terbitan 1890
berjudul Fi:5 B B (Daftar Kata Bahasa Melayu dengan Penjelasan dalam
Dialek Kantonis), tercatat bahawa:

Bahasa dan sistem tulisan berbeza mengikut negara... Namun begitu,
di kepulauan Nanyang, terdapat puluhan pelabuhan perdagangan
yang menggunakan bahasa Melayu sebagai lingua franca. Pedagang
dari seluruh dunia menetap dan berniaga di rantau ini. Meskipun
mereka bertutur dalam pelbagai bahasa, mereka tetap mempelajari
bahasa Melayu untuk tujuan komunikasi. Malah, pegawai dan pedagang
British yang datang ke Nanyang turut diwajibkan mempelajarinya.
Ini menunjukkan betapa meluas penggunaannya [terjemahan oleh
penulis]. (Feng 1890)

Petikan ini membuktikan bahawa masyarakat Cina pada ketika itu memberikan
perhatian kepada kepentingan bahasa Melayu. Malah, terdapat cendekiawan
dan sasterawan Cina yang memasukkan kosa kata bahasa Melayu—yang telah
diolah menggunakan aksara Cina—ke dalam puisi mereka (Ko 2004). Walau
bagaimanapun, berdasarkan tahap penguasaan bahasa dalam kalangan penulis
Cina migran pada ketika itu, berkemungkinan besar mereka masih belum



Gerakan Sastera 31 Mei

mampu memainkan peranan yang berkesan sebagai penghubung budaya antara
masyarakat Cina dengan Melayu pada tahap yang lebih signifikan.

Sebaliknya, abad ke-19 boleh dianggap sebagai zaman kegemilangan budaya
peranakan Baba. Walaupun bahasa Melayu Baba merupakan sejenis bahasa kreol
yang terbatas dari segi struktur tatabahasa, ia tetap berperanan penting dalam
sejarah budaya tempatan. Tradisi penulisan dalam bahasa ini bermula sejak
awal abad ke-19 apabila mubaligh Barat menubuhkan Anglo-Chinese College
di Melaka, yang memperkenalkan sistem tulisan Rumi kepada masyarakat
peranakan Baba. Menjelang akhir abad ke-19, dengan kemunculan kapitalisme
percetakan dalam kalangan masyarakat Baba, pelbagai jenis surat khabar mula
diterbitkan, antaranya Surat Khabar Peranakan dan Bintang Timor. Tidak seperti
akhbar-akhbar yang dikelolakan masyarakat India Muslim tempatan dan orang
Melayu yang menggunakan tulisan Jawi, akhbar peranakan Baba menggunakan
tulisan Rumi.

Selain bergiat dalam bidang persuratkhabaran, masyarakat peranakan Baba
juga aktif dalam bidang penulisan kreatif, termasuklah pantun peranakan Baba,
penterjemahan karya klasik China dalam bahasa Melayu Baba dan sebagainya
(Ding 2008; Huang 2004; Yang 2014). Namun begitu, perubahan masyarakat
yang drastik selepas Perang Dunia Kedua—khususnya dasar pendidikan
yang memartabatkan bahasa Melayu baku sebagai bahasa kebangsaan—telah
menyebabkan penggunaan dan kedudukan bahasa Melayu Baba merosot secara
beransur-ansur (Huang 2004, 28-32).

Selepas Perang Dunia Kedua, Malaya memasuki era baharu yang menyaksikan
kemunculan semangat nasionalisme semakin menguat. Dalam konteks ini,
bahasa Melayu mula mendapat perhatian yang lebih besar daripada kalangan
intelektual Cina, terutamanya mereka yang menerima pendidikan sekolah
vernakular Cina. Seiring dengan kebangkitan kesedaran kebangsaan, bahasa
Melayu, bahasa Cina dan bahasa Tamil—yang merupakan bahasa utama yang
digunakan oleh penduduk tempatan—dilihat sebagai bahasa yang terpinggir
berbanding kedudukan hegemoni bahasa Inggeris.> Dalam kalangan bahasa ini,
bahasa Melayu muncul sebagai calon utama untuk diangkat sebagai bahasa
perantaraan yang penting. Bahasa Melayu bukan sahaja membawa makna
simbolik sebagai lambang penentangan terhadap kuasa kolonial, namun turut
diiktiraf sebagai medium untuk memperkukuh perpaduan kaum.

Semangat untuk mempelajari dan mempromosikan penggunaan bahasa Melayu
semakin meningkat dan bilangan intelektual dwibahasa yang fasih dalam bahasa
Melayu dan bahasa Cina turut bertambah. Golongan ini memainkan peranan
yang semakin penting sebagai perantara budaya antara masyarakat Cina dengan

89



90

Goh Siew Poh

Melayu. Dalam kalangan mereka, terdapat juga individu yang menguasai tiga
jenis bahasa, seperti Chen Mong Hock dan Liew Yock Fang, yang mewakili
generasi baharu intelektual pasca perang. Berbeza dengan elit kolonial yang
lazimnya kuat dipengaruhi oleh budaya British dan menggunakan bahasa
Inggeris sebagai medium utama, kebanyakan intelektual baharu ini berasal
daripada kelas bawahan.

Golongan elit kolonial cenderung mengekalkan kedudukan yang dominan dalam
masyarakat kolonial. Sebaliknya, intelektual baharu sering muncul sebagai aktor
penting dalam gerakan anti-kolonial. Mereka mula memperlihatkan suatu
bentuk kesedaran identiti kebangsaan Malaya yang lebih jelas, berlandaskan
semangat kebangsaan tempatan serta aspirasi untuk membina masa depan
bersama yang merentasi batasan kaum dan bahasa.

Pada era 1950-an dan 1960-an, sebahagian besar intelektual baharu ini menerima
pendidikan formal di sekolah aliran Cina. Mereka menguasai bahasa Melayu
melalui pembelajaran kendiri atau kolektif bersama rakan, memandangkan
ketika itu subjek bahasa Melayu belum diperkenalkan secara rasmi dalam
kurikulum sekolah aliran Cina. Sebahagian besar daripada mereka ialah lepasan
Universiti Nanyang (Nantah), antaranya termasuk Liauw Kian-Djoe, Liew Yock
Fang, Lim Huan Boon, Yang Quee Yee, Tan Ta Sen, Tang Yong, Goh Choo Keng
dan Goh Thean Chye. Selain lulusan Nantah, terdapat juga tokoh penting lain
seperti Lu Po-yeh, Chen Mong Hock, Chan Maw Woh dan Tang Soong Hua.

Daripada sejarah perkembangan yang telah diulas sebelum ini, timbul persoalan
tentang bagaimana golongan intelektual baharu ini menilai peranan bahasa,
pendirian mereka terhadap fungsi penterjemahan, serta bentuk budaya Malaya
baharu yang mereka bayangkan dan perjuangkan. Dalam konteks ini, golongan
intelektual baharu memberikan sokongan sepenuhnya terhadap bahasa
kebangsaan. Ma Qi (f5, salah satu nama pena Yang Quee Yee) menyatakan
pendirian beliau secara tuntasnya seperti berikut:

Pada masa yang sama, kami juga ingin menyatakan kepada seluruh
dunia bahawa rakyat berbilang kaum di negara ini, selain mencintai
bahasa ibunda masing-masing, turut menzahirkan kecintaan
serta sokongan terhadap pembangunan bahasa kebangsaan. Kami
mencintainya kerana ia merupakan alat komunikasi antara kaum.
Bahasa kebangsaan berupaya menyatukan pemikiran, budaya, seni
dan adat resam setiap kaum, lalu merapatkan berjuta-juta rakyat yang
berbeza pemikiran dan adat resam ke dalam sebuah keluarga besar
yang aman, damai dan penuh kasih sayang. Justeru, bahasa jiwa bangsa
[terjemahan oleh penulis]. (Ma Qi 1960, 13)



Gerakan Sastera 31 Mei

Dengan kata lain, bagi Yang, identiti orang Cina Malaya terbina atas asas
dwibahasa: bahasa Cina sebagai bahasa ibunda dan bahasa Melayu sebagai
bahasa kebangsaan. Kedua-duanya tidak dianggap sebagai bahasa asing atau
sekadar alat komunikasi, namun sebagai bahasa yang mencerminkan identiti.
Tambahan pula, pengiktirafan terhadap kedua-dua bahasa ini tidak seharusnya
terbatas pada penggunaan dalam kehidupan seharian semata-mata, sebaliknya
perlu diangkat pada tahap yang lebih tinggi, iaitu sebagai wahana ilmu dan
budaya. Koo Yee (44X, nama pena Liauw Kian-Djoe), rakan seperjuangan Yang
dalam usaha memperkukuh kedudukan bahasa kebangsaan, turut menegaskan
perkara ini dengan jelas:

Sa-andai kata bahasa Mélayu di-biarkan sahaja, ia-itu tidak térpélihara,
maka sudah pasti bahasa itu akan ménjadi bahasa pérgaulan sa-mata2
dan bukan bahasa kébangsaan yang dapat méndukong chita2 ra‘ayat
jélata. Pada hakekat-nya bahasa kébangsaan tidak sahaja mésti di-
gunakan ra‘ayat untok bérgaul dan mémbinchangkan urusan tetek
béngek, tétapi juga harus bérkébolehan ménjadi bahasa ilmiah. Déngan
kata lain, ia-lah bahasa kébudayaan. Hanya bila bahasa M¢élayu itu
meénjadi bahasa Kébudayaan maka bahasa itu baharu boleh bérkémbang
biak, bahasa itu baharu boleh mémainkan péranan sa-bagai bahasa
kébangsaan dalam érti sa-bénar-nya [ejaan teks asal dikekalkan]. (Koo
Yee 1962, 8)

Bagi mereka, sebagai orang Cina Malaya, seseorang itu bukan sahaja wajar
menguasai kedua-dua bahasa—Cina dan Melayu—malah, jika berkemampuan,
digalakkan untuk berkarya dalam kedua-dua bahasa. Yang (2014, 108) menegaskan
bahawa “Seseorang yang terlibat dalam kerja penterjemahan sekurang-
kurangnya perlu menguasai dua bahasa. Selain mampu menterjemahkan karya
orang lain, secara umum, dia juga memiliki keupayaan berkarya” [terjemahan
oleh penulis].

Berasaskan kesedaran tersebut, para intelektual dwibahasa pada zaman itu aktif
menggalakkan penggunaan bahasa kebangsaan dalam kalangan masyarakat
Cina, di samping mengusahakan penterjemahan sebagai medium untuk
mempertingkatkan interaksi budaya antara masyarakat Cina dengan Melayu.
Sungguhpun demikian, kebanyakan karya terjemahan yang dihasilkan ketika
itu lebih banyak tertumpu kepada penterjemahan karya sastera Melayu ke
dalam bahasa Cina. Terjemahan karya sastera China ke dalam bahasa Melayu
sebaliknya jarang dilakukan manakala penterjemahan sastera Mahua ke dalam
bahasa Melayu pula amat terhad dari segi kuantiti.®

91



92

Goh Siew Poh

Apakah faktor yang menyebabkan penterjemahan karya sastera Mahua ke
dalam bahasa Melayu tidak begitu giat dilaksanakan? Adakah hal ini, seperti
yang dikemukakan oleh sesetengah pengulas pada waktu itu, berpunca daripada
kekurangan penterjemah Cina yang benar-benar menguasai bahasa Melayu?
Atau seperti yang ditegaskan oleh pihak lain, media berbahasa Melayu—termasuk
akhbar dan majalah—kurang memberikan perhatian terhadap karya terjemahan
tersebut dan keadaan ini secara tidak langsung melemahkan semangat para
penterjemah?’

Dasar Kebudayaan Kebangsaan dan keresahan subjektiviti
Mahua

Menurut kajian Yang Quee Yee, jumlah penerbitan buku terjemahan karya
sastera Melayu dalam bahasa Cina sekitar tahun 1960-an jauh melebihi jumlah
terjemahan karya sastera Mahua dan China dalam bahasa Melayu. Namun
demikian, menjelang tahun 1970-an, permintaan terhadap terjemahan bahasa
Melayu ke dalam bahasa Cina semakin berkurangan setelah tahap penguasaan
bahasa kebangsaan dalam kalangan masyarakat Cina semakin meningkat.
Jumlah terjemahan daripada bahasa Cina ke dalam bahasa Melayu—khususnya
karya sastera Mahua—sebaliknya pula menunjukkan peningkatan, sekali gus
menandakan kemunculan satu perkembangan baharu (Yang 2014, 40-47).
Penjelasan berdasarkan faktor kecekapan berbahasa dan keperluan pasaran
ini sememangnya mempunyai asas yang kukuh. Namun demikian, hal ini
masih belum mencukupi untuk menjelaskan keseluruhan fenomena ini, kerana
terdapat juga dimensi ideologi, politik dan budaya yang lebih mendalam yang
turut mempengaruhi kegiatan penterjemahan.

Sejak tahun 1970-an, penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa
Melayu semakin mendapat perhatian dalam kalangan penterjemah Mahua. Salah
satu pencapaian utama dalam tempoh ini ialah penciptaan istilah “kesusasteraan
Mahua”. Istilah ini dipercayai mula diperkenalkan oleh Goh Thean Chye pada
pertengahan dekad 1970-an. Menurut beliau, “Ma” merujuk kepada singkatan
“Malaya” manakala “Hua” ialah singkatan kepada “Tionghua” (Cina). Maka,
“Mahua” membawa maksud “orang-orang Tionghua di Malaya” (Goh 1975, 7-8).
Sebelum wujudnya istilah ini, “Mahua” tidak pernah digunakan secara rasmi atau
meluas. Selepas diperkenalkan oleh Goh, istilah ini mula diterima pakai secara
meluas dan kemudiannya menjadi terminologi dalam bidang kesusasteraan
tempatan.®



Gerakan Sastera 31 Mei

Sejak itu, penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu semakin
mendapat perhatian seiring dengan peredaran masa. Perkembangan ini bukan
sahaja dipengaruhi oleh peningkatan kecekapan bahasa dalam kalangan
golongan intelektual dwibahasa, malah yang lebih penting, wujud tekanan dan
dorongan luaran yang menggalakkan masyarakat Cina memberi perhatian lebih
serius terhadap tanggungjawab menterjemahkan karya sastera Mahua ke dalam
bahasa kebangsaan.

Selepas Kongres Kebudayaan Kebangsaan pada tahun 1971, kesusasteraan
kebangsaan secara rasmi ditakrifkan sebagai kesusasteraan yang ditulis
dalam bahasa kebangsaan, manakala karya sastera dalam bahasa lain tidak
diiktiraf dalam kerangka tersebut. Menjelang tahun 1980-an, sempena ulang
tahun ke-10 pelaksanaan Dasar Kebudayaan Kebangsaan, Kementerian Belia,
Kebudayaan dan Sukan mula mengumpul maklum balas daripada pelbagai
lapisan masyarakat, termasuk komuniti Cina. Pertubuhan-pertubuhan Cina
mula tampil dan mengemukakan tuntutan bersama, seperti penyerahan
“Memorandum Kebudayaan Kebangsaan”, yang antara lain menggesa supaya
sastera Mahua diiktiraf dan dimartabatkan sebagai sebahagian daripada sastera
kebangsaan. Selain mengemukakan memorandum, pertubuhan-pertubuhan
Cina turut mengambil inisiatif menganjurkan pesta kebudayaan Cina secara
tahunan bergilir-gilir di setiap negeri bermula pada tahun 1983. Melalui strategi
ini, masyarakat Cina bukan sahaja cuba memperkukuh kesedaran identiti dalam
kalangan anggotanya, malah turut menyuarakan aspirasi kolektif terhadap
pembinaan sebuah negara yang mengiktiraf kepelbagaian budaya.

Dalam suasana inilah, dengan rasa kebimbangan dan rasa tanggungjawab,
intelektual dwibahasa Mahua mula berbincang dan mencari jalan untuk
memperkukuh jaringan dalam kalangan penterjemah Mahua. Terdapat
seruan supaya kerjasama diperkukuh dan usaha diselaraskan agar kerja-kerja
penterjemahan dapat dijalankan secara lebih sistematik dan kolektif, dengan
matlamat memelihara warisan budaya etnik dan membina sebuah kesusasteraan
kebangsaan bersifat multibahasa dan budaya.

Pada tahun 1983, Ye Jian mengemukakan tiga saranan penting kepada komuniti
penterjemah Mahua: pertama, beliau menegaskan bahawa hubungan dan
kerjasama antara para penterjemah perlu diperkukuh; kedua, beliau menggesa
supaya peluang penerbitan diperluas dan penyebaran hasil terjemahan
diperhebatkan; dan ketiga, beliau mencadangkan agar keutamaan dan garis
panduan dalam kerja penterjemahan perlu digariskan dengan lebih jelas (Ye
Jian 1986). Hujah Ye Jian menunjukkan dengan jelas bahawa penterjemahan
tidak harus dilihat sebagai aktiviti bersifat individu semata-mata, sebaliknya ia
perlu dilihat sebagai usaha kolektif. Justeru, pendekatan yang lebih sistematik

93



94

Goh Siew Poh

dan berorganisasi amat diperlukan bagi memastikan keberkesanan dan impak
dalam membina kesusasteraan Malaysia serta memperkukuh kedudukan sastera
Mahua dalam kerangka sastera kebangsaan. Dalam kata lain, “penterjemahan”
dilihatnya sebagai satu strategi budaya yang dipertanggungjawabkan untuk
merealisasikan ideal multikulturalisme.

[KJita seharusnya memberi penekanan kepada usaha menterjemah
dan memperkenalkan karya-karya sastera Mahua yang dapat
mencerminkan realiti negara kita serta berupaya menyumbang kepada
usaha memupuk perpaduan kaum, supaya dapat menghapuskan
kejahilan dan prejudis sesetengah pihak terhadap sastera Mahua...
Demi meningkatkan persefahaman antara kaum dan memperluas
pemahaman masyarakat kaum lain terhadap sastera Mahua, kita harus
menggalakkan penterjemahan karya-karya sastera Mahua [terjemahan
oleh penulis]. (Ye Jian 1986, 14-15)

Chin Yook Chin, penterjemah Mahua yang aktif pada dekad 1980-an,
menekankan bahawa:

Pada pandangan saya, karya-karya terjemahan harus seimbang dari
segi isi dan teknik. Aspek sastera dan isu sosial perlu diberi penekanan
yang sama. Hasil terjemahan pula mestilah bermutu agar dapat
meninggalkan kesan yang baik dalam khalayak Melayu. Pada masa
yang sama, perlu juga ditulis lebih banyak artikel bersifat pengenalan
untuk memberikan masyarakat Melayu pemahaman asas—siapakah
penulis Mahua? Apakah yang mereka tulis? Apakah perbezaannya
dengan penulis dari China?... Kesedaran seperti ini akan membantu
meruntuhkan tembok yang terbina akibat ketidaktahuan, di samping
membantu menyelesaikan perdebatan tentang kedudukan sastera
Mahua dalam konteks kesusasteraan kebangsaan [terjemahan oleh
penulis]. (Chin 1984)

Dari sudut ini, motivasi utama di sebalik penterjemahan karya sastera Mahua ke
dalam bahasa Melayu berpunca daripada ketiadaan pengiktirafan rasmi terhadap
sastera Mahua dalam kerangka kesusasteraan kebangsaan. Keresahan terhadap
kedudukan sastera Mahua telah mendorong golongan intelektual dwibahasa
untuk memikul tanggungjawab kolektif dalam menterjemah karya sastera
Mahua. Strategi yang diambil adalah dengan memanfaatkan penterjemahan
sebagai jambatan persefahaman antara masyarakat Cina dengan Melayu, di
samping menegaskan pembezaan identiti antara sastera Mahua dengan sastera
dari tanah besar China.® Dengan kata lain, peningkatan perhatian terhadap
penterjemahan karya sastera Mahua ke dalam bahasa Melayu pada era 1980-an
tidak hanya didorong oleh faktor kecekapan bahasa atau permintaan pasaran,



Gerakan Sastera 31 Mei

mahupun semata-mata atas dasar untuk mencapai perpaduan nasional, namun
sebaliknya, usaha tersebut berkaitan dengan kegelisahan identiti yang timbul
akibat ketiadaan sastera Mahua dalam Dasar Kebudayaan Kebangsaan. Dalam
konteks ini, inisiatif penterjemahan turut menumpang momentum gerakan
kebudayaan masyarakat Cina yang digerakkan oleh pertubuhan-pertubuhan
Cina pada dekad yang sama. Hal ini dapat dilihat sebagai suatu ikhtiar strategik
untuk mengatasi kebuntuan budaya dan politik masyarakat Cina pasca peristiwa
13 Mei 1969.

Strategi penterjemahan Mahua'

Selepas melalui era yang dinamik pada tahun 1980-an, Gerakan Sastera 31 Mei
mula menunjukkan kemerosotan menjelang dekad 1990-an. Pada tempoh yang
sama, PERSPEKTIF mula memberikan fokus kerjanya kepada kegiatan diplomasi
budaya melalui penekanan yang lebih besar terhadap penterjemahan karya
sastera China berbanding sastera Mahua seiring dengan normalisasi hubungan
diplomatik antara Malaysia dengan China. Perkembangan ini menandakan
bahawa kesedaran krisis kaum tersebut yang begitu kuat pada era 1980-an mula
berkurangan. Perubahan ini turut mengundang kritikan, khususnya daripada
kalangan pengkritik budaya. Zhu Zi Cun, budayawan terkenal, menyatakan:

Pendirian tegas masyarakat Cina di negara ini ialah: mengiktiraf budaya
Mahua sebagai sebahagian daripada budaya kebangsaan. Ini merupakan
pendekatan integrasi yang sudah kita pilih. Persoalannya—apakah
unsur budaya yang telah kita sumbangkan untuk tujuan integrasi
tersebut? Ia seharusnya bersifat lokal, mencerminkan ciri-ciri orang
Cina tempatan, bukannya budaya orang Cina dari tempat lain dan
pastinya bukan budaya Cina dari tanah besar China yang diterima
secara mentah-mentah, walaupun budaya Mahua itu berasal dari China
[terjemahan oleh penulis]. (Zhu 1993)

Suara kritikan terhadap perubahan arah ini bukan sahaja datang daripada pihak
luar, malah juga timbul dalam kalangan ahli sendiri. Chong Fah Hing, seorang
pensyarah di universiti tempatan yang merupakan pakar dalam bidang kajian
kesusasteraan Mahua dan kesusasteraan Melayu, serta pernah menjadi ahli
aktif PERSPEKTIF, turut menyuarakan pandangan kritis terhadap fenomena ini.
Menurut Chong (2006b), konsep “interaksi budaya”—yang juga merupakan salah
satu slogan Gerakan Sastera 31 Mei—semakin kehilangan signifikannya. Malah,
beliau menganggap perkara tersebut sekadar retorik yang tidak lagi mampu
menghasilkan maklum balas kepada cabaran sebenar yang dihadapi oleh sastera
Mahua dan kebudayaan Cina tempatan, seperti dalam pernyataan berikut:

95



Goh Siew Poh

Jika kita mengetepikan unsur budaya China Raya, berapakah
sebenarnya modal budaya tempatan yang kita miliki untuk ditawarkan
dalam kegiatan silang budaya? Jika kita terus gagal membentuk
kesedaran asas tentang subjektiviti budaya sendiri, maka “interaksi
budaya” yang sering kita laung-laungkan berisiko berubah menjadi
proses asimilasi ke dalam arus perdana [nota penulis: budaya China],
atau lebih buruk lagi—menjadi satu bentuk kekosongan yang tidak
bermakna [terjemahan oleh penulis]. (Chong 2006b, 345)

Chong mengemukakan bukti yang kukuh bagi menyokong hujahnya. Seawal
tahun 2001, beliau telah menjalankan kajian dokumentasi terhadap buku
terjemahan bidang sastera, sejarah dan falsafah—yang diterjemahkan daripada
bahasa Cina ke dalam bahasa Melayu oleh penterjemah Mahua—bagi tempoh
daripada tahun 1961 sehingga 2001. Hasil kajian tersebut menunjukkan bahawa
sebanyak 55.8% daripada karya yang diterjemahkan berasal dari China, manakala
hanya 45.2% merupakan karya tempatan. Berdasarkan dapatan ini, Chong
mempersoalkan sejauh mana para penterjemah benar-benar memahami konsep
“budaya Mahua”. Beliau berhujah bahawa ketidakseimbangan ini mencerminkan
kelemahan dari segi kesedaran identiti budaya dalam kalangan penggiat
penterjemahan itu sendiri (Chong 2001).

Chong kemudiannya membangunkan kerangka teori sendiri dengan
merasionalisasikan strategi penterjemahan yang sesuai dengan kedudukan
sastera Mahua dalam konteks Malaysia:

Sekiranya penulisan kreatif merupakan medan penghasilan makna
bagi sastera Mahua, maka penterjemahan sastera Mahua pula boleh
dianggap sebagai ruang transaksi makna dan modal budaya. Melalui
penterjemahan Ma (bahasa Melayu) — Hua (bahasa Cina) (iaitu bentuk
pertukaran dengan orang asing, % %), sastera/budaya Mahua secara
langsung menyerap unsur-unsur daripada sastera Melayu dan sastera
etnik lain, dengan ini dapatlah mengukuhkan kekuatan budaya dan
menyumbang kepada pembinaan jati diri. Sebaliknya, penterjemahan
Hua (bahasa Cina) — Ma (bahasa Melayu) tujuan utamanya bukanlah
untuk menjalankan pertukaran unsur-unsur budaya, tetapi lebih
kepada pembinaan mekanisme pertahanan [terjemahan oleh penulis].
(Chong 2006b, 18-19)

Chong menjelaskan bahawa terjemahan daripada bahasa Melayu kepada
bahasa Cina (Ma — Hua) masih bernilai strategik, meskipun bahasa Melayu
telah menjadi bahasa yang dikongsi oleh seluruh rakyat Malaysia, termasuk
orang Cina. Beliau menegaskan bahawa bentuk penterjemahan ini membolehkan
sastera Mahua menyerap unsur-unsur budaya daripada sastera Melayu dan



Gerakan Sastera 31 Mei

sastera etnik lain, sebagai satu langkah untuk memperkukuh pembangunan
budaya Mahua. Pada masa yang sama, penterjemahan daripada bahasa Cina
ke bahasa Melayu (Hua — Ma) pula dilihatnya sebagai langkah penting untuk
melindungi batas jati diri sastera Mahua daripada diserap atau diganggu oleh
budaya dominan. Penterjemah, dalam konteks ini, berperanan mempertahankan
imej dan pemahaman tentang sastera Mahua dalam wacana bahasa Melayu,
khususnya apabila disalah tafsir atau dimanipulasi oleh pihak tertentu.

Tambahan pula, bagi Chong, penterjemahan juga berfungsi menggariskan
sempadan jelas antara sastera Mahua dengan sastera China, sekali gus
memperjelas perbezaan konsep antara kedua-dua tradisi. Dengan cara ini, jati
diri sastera Mahua dapat dibentuk tanpa terikat kepada naratif “sastera China
Raya”, yang menempatkan sastera China sebagai pusat dan menganggap karya
berbahasa Cina di seluruh dunia sebagai cabangnya. Dengan kata lain, sastera
Mahua bukanlah sastera China dan juga bukan cabangnya; ia dimiliki rakyat
Malaysia dan sewajarnya dianggap sebagai sebahagian daripada sastera Malaysia
dan sastera kebangsaan. Bagi Chong, strategi penterjemahan dwihala ini dapat
memperkukuh budaya Cina tempatan dan pada masa yang sama menyumbang
secara aktif kepada pembinaan konsep sastera Malaysia dan sastera kebangsaan
yang berteraskan ideal multikulturalisme.

Kesimpulan

Kajian ini menelusuri dinamika tradisi penterjemahan Mahua sebagai sebahagian
daripada usaha pembinaan identiti budaya, khususnya dalam konteks
sosiopolitik pasca peristiwa 13 Mei. Penterjemahan dalam konteks ini bukan
sekadar proses linguistik, tetapi turut berfungsi sebagai strategi budaya dalam
memelihara dan membina jati diri komuniti Cina di Malaysia. Gerakan Sastera
31 Mei memperlihatkan wujudnya usaha kolektif dalam kalangan intelektual
dwibahasa untuk membentuk wacana sastera kebangsaan yang bersifat lebih
inklusif, selaras dengan ideal multikulturalisme masyarakat Cina, walaupun
berdepan dengan pelbagai rintangan dalaman dan luaran.

Kajian ini mengenal pasti tiga visi utama yang mendasari tradisi penterjemahan
Mahua seperti dipaparkan oleh Gerakan Sastera 31 Mei, iaitu: (1) pemerkasaan
budaya Cina melalui penterjemahan dari bahasa asing ke dalam bahasa Cina,
(2) pembinaan ideal multikulturalisme dalam kerangka kebudayaan kebangsaan
dan (3) pengukuhan hubungan antara Malaysia dan China menerusi pendekatan
penterjemahan. Walaupun demikian, wujud ketegangan antara visi kedua dan
ketiga, khususnya apabila kecenderungan terhadap hubungan transnasional
(visi ketiga) berpotensi mengaburi matlamat pembinaan jati diri tempatan

97



98

Goh Siew Poh

(visi kedua). Ketegangan ini mencerminkan kerumitan proses pembinaan jati
diri Mahua yang sentiasa berhadapan dengan konflik antara tuntutan nasional,
transnasional dan intra-komunal.

Sehubungan itu, tradisi penterjemahan Mahua tidak wajar dilihat secara sempit
sebagai wahana pertukaran budaya semata-mata, sebaliknya harus difahami
sebagai strategi budaya yang kompleks dan dinamik dalam usaha merealisasikan
ideologi seperti multikulturalisme, pembinaan jati diri Mahua dan perpaduan
nasional. Strategi budaya yang disebut di sini sejajar dengan perkembangan
teori penterjemahan kontemporari di Barat.

Sejak akhir tahun 1970-an, teori terjemahan budaya berkembang dengan
menekankan bahawa penterjemahan bukan sekadar isu kebolehterjemahan
atau ketepatan, tetapi juga proses sosial yang berpotensi membawa perubahan
kepada makna teks dan realiti masyarakat (Bassnett 2014). Fenomena ini
dihuraikan oleh Lefevere (2017) melalui konsep “penulisan semula” (rewriting),
yang merangkumi bukan sahaja penterjemahan, tetapi juga penulisan sejarah,
penyusunan antologi dan kritikan sastera, kerana kesemua kegiatan tersebut
berpotensi mengubah makna asal sesebuah teks. Selain itu, Lefevere (2017) turut
berpendapat bahawa sistem kesusasteraan dipengaruhi oleh unsur dalaman
dan luaran, iaitu kumpulan profesional dan penaja. Kumpulan profesional
menentukan puitika dominan dalam sistem kesusasteraan, manakala penaja
pula menentukan ideologi.

Dalam kes ini, penggerak Gerakan Sastera 31 Mei, iaitu para intelektual dwibahasa,
memainkan kedua-dua peranan secara serentak sekali gus membentuk puitika
dan ideologi penterjemahan Mahua. Fenomena ini boleh dikonsepsikan sebagai
“strategi budaya”, iaitu penerapan pendekatan penterjemahan sebagai satu
strategi untuk merealisasikan ideologi seperti multikulturalisme, perpaduan
nasional dan pembinaan jati diri Mahua. Dalam suasana kesedaran krisis yang
kuat pada era 1980-an, wacana penterjemahan Mahua yang terhasil dalam
konteks Gerakan Sastera 31 Mei cenderung mengutamakan aspek ideologi
berbanding aspek puitika. Oleh itu, tidaklah menghairankan bahawa aspek
puitika kurang diberikan perhatian dalam wacana tersebut.

Nota

1. Secara ringkasnya, multikulturalisme merujuk kepada kepelbagaian budaya.
Konsep ini selalunya dikaitkan dengan konsep politik pengiktirafan atau rekognitif
(politics of recognition), iaitu satu gagasan mengenai pengiktirafan komuniti
dominan terhadap budaya komuniti minoriti dalam sesebuah negara. Rujuk
perbincangan Taylor (1994).



Gerakan Sastera 31 Mei

Ideologi perpaduan nasional dalam makalah ini boleh didefinisikan sebagai suatu
rangka nilai, prinsip dan matlamat politik serta budaya yang digariskan oleh
sesebuah kerajaan atau masyarakat untuk mewujudkan keharmonian, integrasi
dan solidariti dalam kalangan masyarakat berbilang kaum, agama dan bahasa.

Jati diri Mahua, juga dikenali sebagai subjektiviti Mahua, merujuk kepada satu
identiti etnik yang diusahakan oleh masyarakat Cina di Malaysia bagi membentuk
satu budaya yang mandiri. Dengan kata lain, identiti ini berbeza dengan budaya
negeri China mahupun dengan mana-mana tradisi budaya Cina di tempat lain
dan pada masa yang sama, turut berbeza daripada budaya etnik lain di Malaysia,
meskipun wujud banyak persamaan yang terhasil melalui proses lokalisasi.
Perbincangan lanjut boleh dirujuk dalam Show (2019).

Kajian Goh (2016a) menunjukkan bahawa pada tahun 1960-an, wujud sekumpulan
puak kiri radikal dalam kalangan masyarakat Cina yang menolak konsep “bahasa
kebangsaan” dan “bahasa rasmi”. Namun demikian, penolakan ini tidak wajar
ditafsirkan sebagai penolakan terhadap bahasa Melayu itu sendiri. Sebaliknya,
mereka berpendapat bahawa konsep-konsep tersebut tidak adil terhadap bahasa-
bahasa lain. Bagi mereka, pembentukan bahasa bersama (common language atau
% 1@5%) seharusnya berlaku secara semula jadi, iaitu tanpa campur tangan kuasa
pemerintah atau paksaan dasar negara secara atas-bawah (top-down).

Terdapat sebahagian kecil individu yang menolak pembelajaran bahasa Inggeris
kerana menganggapnya sebagai bahasa penjajah. Pandangan ini turut dikongsi
oleh Chew (2011, 22) dalam autobiografinya. Namun begitu, harus ditegaskan
bahawa pandangan bahasa yang dipegang oleh sebahagian intelektual Cina tidak
semestinya dikongsi oleh golongan intelektual Melayu. Sebagai contoh, Asraf,
seorang tokoh Asas 50, meletakkan bahasa vernakular dan bahasa Inggeris dalam
satu kelompok manakala bahasa Melayu pula berada dalam kelompok yang lain.
Bagi beliau, proses dekolonisasi bahasa bukan sahaja melibatkan penyingkiran
pengaruh bahasa Inggeris, tetapi juga merangkumi usaha untuk memartabatkan
kedudukan bahasa Melayu sebagai bahasa utama negara. Dalam kerangka ini,
bahasa vernakular hanya dihadkan kepada penggunaan dalam kehidupan seharian,
seperti perbincangan dalam Goh (2016b).

Menurut pemerhatian seorang penterjemah yang aktif pada era tersebut, hasil
terjemahan karya sastera Mahua dalam bahasa Melayu dilihat tidak memuaskan.
Malah, beliau menyeru agar orang Melayu berganding bahu dengan penterjemah
Mahua untuk bersama-sama menterjemahkan sastera Mahua ke dalam bahasa
Melayu (Puterasinga 1962, 2-3). Pandangan seupama ini turut dikemukakan oleh
Mei Jing (1963).

Hung Lang pernah menulis bahawa walaupun masyarakat Cina telah memberikan
respons yang positif terhadap seruan untuk berkarya dalam bahasa Melayu, namun
reaksi balas daripada masyarakat Melayu amat mengecewakan. Menurutnya,
karya asli mahupun karya terjemahan—termasuk sastera China dan Mahua—jarang
diberikan ruang untuk diterbitkan dalam akhbar berbahasa Melayu, walaupun
sebahagian daripadanya bermutu tinggi (Hung Lang 1966, 39-40).

Pada dekad 1960-an, istilah lazim bagi sastera Cina di Malaysia ialah “Sastera
Tionghoa-Malaya”. Kemudiannya, muncul pelbagai istilah baharu menjelang
dekad 1970-an seperti Wong (1972) menggunakan istilah “Sastra Tionghoa-

99



100

Goh Siew Poh

Malaysia”, Amir Tan (1974) pula menggunakan istilah “Sastra Sukuan Tionghoa
Malaysia” manakala Lim (1974) menggunakan istilah “Sastra Sukuan Tionghoa di
Semenanjung Tanah Melayu”.

9.  Perkara ini penting kerana menurut pandangan komuniti penterjemah Mahua,
salah satu sebab sastera Mahua tidak diiktiraf sebagai sebahagian daripada
sastera kebangsaan ialah tanggapan bahawa sastera Mahua tidak berbeza secara
signifikan daripada sastera China.

10. Penterjemahan Mahua merujuk kepada aktiviti penterjemahan yang dilakukan
oleh masyarakat Cina di Malaysia, yang melibatkan pelbagai bahasa termasuk
Melayu, Cina, Inggeris, Jepun dan lain-lain. Dalam makalah ini, fokus diberikan
kepada penterjemahan antara bahasa Cina dengan bahasa Melayu.

Rujukan

Amir Tan. 1974. Sastra sukuan Tionghoa Malaysia. Dewan Sastra, February: 38-40.

Bai Can. 1989. B3 b A2 i3 (Titisan bercampur arus mengombak). Selangor, Malaysia:
PERSPEKTIF.

Bassnett, S. 2014. Translation. New York and Oxon: Routledge.

Chew, C.H. 2011. AZEGCHE: —fH#ESCHEEF 1 EE (Kenangan hidup: Memoir seorang
pendidik bahasa Cina). Singapura: Bafang Cultural Enterprise.

Chin, Y.C. 1984. # A& 32 (#1354 BL2 i (Terjemahan dan interaksi antara sastera Mahua
dan sastera Melayu). Nanyang Siang Pau, 11 March.

Chong, F.H. 2006a. 4 #E: KEEFEAIE & & 4% (Berlanjutan: Himpunan karya persatuan
penterjemahan dan penulisan kreatif Malaysia). Selangor, Malaysia: PERSPEKTIF.
. 2006b. [BHZCEE: SEHIEE (Sastera kebangsaan: Hegemoni dan respons).
Kuala Lumpur: Persatuan Shing An Selangor dan Wilayah Persekutuan.
. 2001. Terjemahan sastera Cina dalam Melayu: Interpretasi dari segi subjektiviti
budaya. Rosa Sinensis 11: 108-116.

Ding, C.M. 2008. Pantun peranakan Baba: Mutiara gemilang Negeri-negeri Selat.
Selangor, Malaysia: Penerbit Universiti Kebangsaan Malaysia.

Feng, Z.N. 1890. ik E &k (Daftar kata bahasa Melayu dengan penjelasan dalam
dialek Kantonis). Shanghai: Ying Hua Shuyuan.

Goh, S.P. 2018. H=— C2H: B, BREELE 4L (Gerakan Sastera 31 Mei:
Penterjemahan, bahasa kebangsaan dan perpaduan). Moonsoon Review 9: 21-26.
. 2016a. AEESRT AR (O BIFEESD) (Perang dingin dan gerakan (anti)
bahasa kebangsaan di Malaya). Jurnal Pengajian Cina Malaysia 18-19: 121-152.
. 2016b. BIREESINZEME: K. HiEERGECHEMGES A SN (Kepelbagaian
dimensi gerakan bahasa kebangsaan). Taiwan Journal of Southeast Asian Studies
11(2): 107-140.
. 2013. Identiti penulis Malaysia berketurunan Cina dalam sastera Mahua dan
sastera Melayu. MA diss., Universiti Putra Malaysia.

Goh, S.S., ed. 2023. Sejarah perkembangan Persatuan Penterjemahan dan Penulisan
Kreatif Malaysia (PERSPEKTIF). Selangor, Malaysia: PERSPEKTIF.

Goh, T.C. 1975. Puisi Mahua moden jilid 1. Kuala Lumpur: Jabatan Pengajian Tionghua,
Universiti Malaya.

Huang, H.M. 2004. #7554 4 U2 KR (Kajian sastera Baba di Singapura dan Malaysia).
MA diss., National Chengchi University.



Gerakan Sastera 31 Mei

Hung Lang. 1966. Mengapa penerbit Melayu enggan menerbitkan karya orang bukan
Melayu? Majallah Bahasa Kebangsaan 66: 39-40.

Ko, C.C. 2004. Khoo Seok Wan dalam lanskap sejarah sastera Mahua. In Bf$# # BT 5§ ¢
£ 51 I15 (Himpunan esei penulisan semula sejarah sastera Mahua), ed. T.K. Tong,
37-54. Nantou: National Chi Nan University Center for Southeast Asian Studies.

Koo Yee. 1962. Bahasa Melayu sa-bagai bahasa kebangsaan. Bulanan Bahasa Kebangsaan
1(7): 7-10.

Lan Yu. 1984. HHF¥issZ & THEGiE (Misi berat jawatankuasa penyelarasan
penterjemahan). Jianguo Ribao, 26 February.

Lefevere, A. 2017. Translation, rewriting, and the manipulation of literary fame. New
York/Oxon: Routledge.

Lim, C.M. 1974. Perkembangan sastra sukuan Tionghoa di Semenanjung Tanah Melayu.
Dewan Sastra, July: 51-52.

Ma Qi. 1960. 4445 %5 5 55 & 1R #f (Meneruskan semangat Minggu Bahasa Kebangsaan).
Mingguan Petir, 13 Februari.

Mei Jing. 1963. Pengaliran antara bahasa Melayu dan bahasa Tionghoa. Dewan Bahasa,
Disember: 536-544.

Othman Puteh. 1994. Pengantar. In Gadis dalam gambar, eds. Y.Q. Yee dan G.H. San,
vii-xxvi. Kuala Lumpur: Dewan Bahasa dan Pustaka, Kementerian Pendidikan
Malaysia.

Puterasinga. 1962. Peri hal menterjemahkan kesusasteraan Tionghoa-Malaya ka-dalam
bahasa Melayu dan sa-balik-nya. Budaya 2: 1-3.

Show, YX. 2019. S#ECATEERER: PEM. A LEHS A  (Keresahan
subjektiviti budaya Mahua: Antara kecinaan, sifat lokaliti, dan dunia ketiga).
Renjian Thought Review 10: 148-171.

Sinchew. 1986. Z MM EiESk 7 M#; W/ A HHTRT S REERAT « T3 EEE SR A LA
H (Penterjemahan galak persefahaman kaum; seminar penterjemahan dan
pertukaran budaya anjuran bersama KLSCAH dan DBP diadakan semalam).
29 December.

Taylor, C. 1994. The politics of recognition. In Multiculturalism, ed. A. Gutmann, 25-73.
New Jersey: Princeton University Press.

Usman Awang. 1989. Perjalanan ini tidak sunyi. Translated by Bai Can. Selangor,
Malaysia: PERSPEKTIF.

Wong, S.T. 1972. Hwang Pai Hwang: Penulis veteran sastra Tionghoa-Malaysia. Dewan
Sastra, April: 18.

Yang, Q.. 2014. #H 30w (Himpunan esei interaksi budaya Melayu dan Cina).
Kuala Lumpur: Centre for Malaysian Chinese Studies.

Ye Jian. 1986. %[5 S5 (155 /1 BLAZ Uit (Penterjemahan dan interaksi antara sastera Mahua
dan Melayu). Kuala Lumpur: Professional Publishing.

Zhu, Z.C.1993. Z i 56| 2 fil A (Apa yang boleh kita tawarkan untuk integrasi budaya).
Xin Tong Bao, 20 April.

101



